PEDAGOGICZNA BIBLIOTEKA
WOJEWODRZKA W BIALYMSTOKU

A

Q
-

U




JAKOB BURCKHARDT 7 GRIECHISCHE KULTUR




JAKOB BURCKHARDT

GRIECHISCHE
KULTUR

MIT EINEM BILDERANHANG
GRIECHISCHER KUNST
AUF 80 TIEFDRUCKTAFELN

SAFARI-VERLAG/BERLIN



Herausgegeben und bearbeitet von Kurt L. Walter-Schomburg

Alle Rechte dieser bearbeiteten Ausgabe (gekiirzte Ausgabe der Griechischen Kulturgeschichte),
insbesondere das Urheberrecht, vorbehalten /[ Nachdrucke, auch auszugsweise, und Ubersetzung
nur mit Genehmigung des Verlages.

Druck August Hopfer, Burg b. Magdeburg / Tiefdruckbilder Meisenbach, Riffarth & Co., Berlin

COPYRIGHT 1941 SAFARI-VERLAG CARL BOLDT / PRINTED IN GERMANY

STAAT UND NATION

L. DIE POLIS

Per me si va nella cittd dolente
Dante inf.
Die Frage, wo und wie ein Volk beginnt, bleibt dunkel, wie alle Anfinge. Indes scheinen
die sozialen Grundlagen des griechischen Lebens, die Familie, die Ehe und das Bigentumsrecht
schon in der vorhellenischen Zeit vorhanden gewesen zu sein, spitestens, als Hellenen und
Griiko-Italiker noch ein Volk bildeten. Sie miissen das Werk einer Urreligion sein, die dem
Kultus der Viter und Ahnen, sowie dem des Herdes eine zentrale Stellung einrdumte. Der
Ahnenkult ist es auch, der die Monogamie bedingt, die, wie aus den umstindlichen Trauungs-
zeremonien und aus der schweren Ahndung des Ehebruchs hervorgeht, auf griechischem Boden
von Anfang an vorhanden ist. Und ebenso steht das Recht des Eigentums an Grund und Boden
mit der Verchrung des Herdes und der Griber in ursichlichem Zusammenhang. Der Herd
lehrte nach Diodor den Menschen den Hiuserbau, und zwar waren die Hiuser urspriinglich
getrennt; es gab keine Scheidemauern. Im Grundstiick befand sich das Familiengrab und
deshalb waren die Grundstiicke unveriuBerlich. Auch das Erbrecht kniipft an die durch
den Totenkultus bedingte Erbpflicht an. Im Grunde erbt die Habe der Sohn; die Tochter
erben anfangs nicht mit. Zur Sicherung der Totenopfer aber werden Erbtdchter mit den nichsten
Verwandten vermahlt und ist die Adoption gestattet. Einen groBen Umfang muf} die viter-

liche Gewalt gehabt haben.

Die Grund-
lagen des helle-
nischen Lebens

In der historischen Zeit ist das Genos, d. h. die Geschlechtsgemeinschaft im alten Sinne, Die Uberreste

nur noch als Uberrest bekannt und in seiner Urgestalt nirgends mehr vorhanden. Es tritt noch

der

Geschlechts-

als Erinnerung auf, als BewuBtsein gemeinsamer Abstammung und in gemeinschaftlichem gemeinschaft

Griberkultus, indem das Grab der einzige Gemeinbesitz ist. Schon wie man sich das Ver-
hiltnis der jiingeren Linie zur Stammlinie zu denken habe, bleibt fraglich und ebenso, wie
die Geschlechtsgemeinschaft durch das Hinzutreten der Sklaven und Lohnarbeiter (meNdton, 6fiteg)
modifiziert worden sei. Unvorstellbar aber und ginzlich hypothetisch ist das Verhiltnis von
Geschlechtern und Stimmen. Die Frage, ob sich Geschlechter zu Phratrien, Phratrien zu
Phylen, Phylen zu Stimmen zusammengetan haben, oder ob umgekehrt der Stamm das Prius
sei, welches in Phylen, Phratrien und Geschlechter auseinanderging, ob es sich um Unter-
abteilung oder um ZusammenschluB handelt, ist fiir uns nicht zu beantworten.

Dagegen ragt wie ein Felszahn des Urgebirges aus spitern Alluvionen ein Stiick grauen Alter-
tums empor: die Phylen. Der spitere, sehr verschiedene Gebrauch der Sache und des Wortes
hat hier, wie so oft, das Verstindnis des Urspriinglichen erschwert.

Die Bevolkerung dorischer Staaten pflegte aus drei Phylen oder Stimmen zu bestchen;
Pamphyler, Dymanen und Hylleer. Pamphylos und Dyman waren Séhne des K6nigs Aigimios und
Enkel des Doros gewesen, Hyllos aber der Sohn des Herakles, welcher einst dem Aigimios
beim Kampfe gegen die Lapithen geholfen hatte; dieser dritte Bestandteil muB hier der irgend-
wie bevorzugte gewesen sein, indem er die Anfiihrer hergab, die Herakliden, unter welchen
die Dorer ihre beriihmte, staatenbildende Wanderung ins Werk setzten.

In Attika und wahrscheinlich auch in anderen ionischen Staaten waren die Phylen vier: Ge-
leontes, Argadeis, Aigikoreis und Hopletes, deren Namensheroen als die Sshne des Ion galten.
Schon das Altertum glaubte aus diesen Namen verschiedene Lebensweisen herauszuhdren:
etwa Grundbesitzer, Gewerbsleute, Hirten und einen ritterlichen Adel. Allein in der historischen
Zeit enthielt jede Phyle zusammen Eupatriden und gewdhnliche Biirger jeder Gattung; die

5

Die Phylen

a) die dorischen

b) die ionischen



Staat und Nation

Phylen wurden Wahlkérper und nach Solons Verfassung stellte in Athen jede hundert Mit-
glieder in den Rat. Ob in den frihen Anfingen des Stammeslebens die Phylen sich nach Wohn-
plitzen schieden, ist nicht zu ermitteln; spiter wohnte jedenfalls alles durcheinander, und es
geniigte, daBl jeder wisse, zu welcher Phyle er gehdre. Noch die Namen der bei Marathon
gefallenen Athener waren auf den Steinpfeilern des groBen Grabhiigels nach Phylen verzeichnet,
und zwar nach den neuen Phylen, welche Kleisthenes an die Stelle der alten gesetzt hatte.
Soll man nun sagen: Dorer seien urspriinglich in drei, Ionier in vier Phylen eingeteilt worden:
oder cher: jene seien durch Zusammentreten von drei, diese von vier Stimmen gebildet worden,
entstanden: Ein feuriger VerschmelzungsprozeB, fiir uns unvorstellbar, bringt ¢in Volkstum
zusta}111de, welches dann in seinen Einzelstaaten sich fast regelmiBig in seiner Urform aus-
spricht.
DaB urspriinglich eher die Herkunft als die Beschiftigung die Phylen ausmachte, 138t sich
cinigermaBen schon aus solchen Beispielen schlieBen, da bei spitern Griindungen Phylen
Vor 530 kiinstlich gebildet wurden. In dem zerriitteten Kyrene bildete der aus Griechenland herberufene
Ordner Demonax drei Phylen aus den tatsichlichen Hauptbestandteilen der Bevdlkerung:
den Theriern, den Peloponnesiern samt den Kretern und den tibrigen Inselleuten.
Das Analogon . Rom besal vielleicht in seinen drei urspriinglichen Tribus eine sehr viel ltere Einrichtung
2 'O";S:fzz’; als es selbst wuBte, nimlich an das urspriingliche griko-italische Zusammenleben, in welcher
Gegend dasselbe auch zu denken sein mag. Uber die Namen Ramnes, Tities und Luceres ist
man insoweit einig, daB dieselben zwar in der Uberlieferung erst die sogenannten romulischen
Ritterzenturien bezeichnen, urspriinglich aber die Tribusnamen gewesen seien. Freilich hatte
in Rom eine entgegengesetzte Sage das Ubergewicht, wonach es sich um drei erst lingere
Zeit nach Griindung der Stadt zusammengekommene Volksteile gehandelt hitte: um Latiner,
Sabiner und etwa Etrusker; nur Dionysios von HalikarnaB, als geborener Grieche, sah das
Richtige, daB nimlich alle drei Tribus urspriinglich seien, und daB die Spitergekommenen,
Sabiner und wer es sonst gewesen, in die schon bestehenden Tribus nachtriglich seien mit-
verteilt worden.
Die Phylen der  DalB Kleisthenes fiir Attika aus den vier Phylen zehn machte, konnte cine dringend gewordene
ol Ausgleichung sein, indem etwa die vier alten, welche noch von Solon als Grundlage anerkannt
worden, in dem bewegten Jahrhundert von seiner Zeit bis auf die des Kleisthenes an Stirke
sehr ungleich geworden waren. Solche Einrichtungen sind wahre Januskdpfe; nach der einen
Seite uralte Vorginge und Grundlagen alles Seienden, durch Abstammung weiter verpflanzt,
nach der andern aber die Basis der Reprisentation in Staaten und daher viele Male verindert
und kiinstlich neu geschaffen.
Die phini- - Schon vor den Griechen hatten die Phénizier Poleis, d. h. Stadtgemeinden, stidtische Staats-
z"“h”;ﬁi’;’bfll‘; wesen gegriindet, mit Verfassungen; ihre Kénigtiimer waren beschrinkt durch Rite, deren
Mitglieder die Hiupter der bevorzugten Familien gewesen zu sein scheinen. Diese Stidte
hatten die Fihigkeit, Kolonien auszusenden, als freie Abbilder ihres heimischen Zustandes.
Es war etwas anderes als die alten K6nigsburgen des Orients, welche bei jeder einzelnen Nation
den Mittelpunkt des Ganzen vorstellten, etwas anderes als das enorme Heerlager der assyrischen
Dynastien am Tigris, als das zur gemeinsamen Burg aller Giiter und Gétter gegriindete Babylon,
als die drei wechselnden Residenzen der Achiimeniden, als die GroBmirkte des orientalischen
Handels und als die Tempelstidte Agyptens: es waren bereits Biirgerschaften. Sollte der Ehre
der Griechen ein Abbruch geschehen, wenn man annihme, daB dies Vorbild nicht ohne Wirkung
auf sie geblieben? In so manchen anderen Bezichungen ist das frithe Eindringen phonizischer

6

Die Polis

Kultur in das griechische Leben jetzt allgemein anerkannt, und vielleicht war Theben cine
urspriingliche phénizische Stadt auf spiter bootischem Boden. Jedenfalls aber miissen die Grlechen
schon frith auch Kunde von den Stidten der phonizischen Kiiste und von den Kolonien der-
selben gehabt haben. y

Sie selber lebten in Gestalt einer Menge kleinerer und gréBerer Stimme lange unter Hiupt- I:Si‘l:;r:n nach
lingen, welche Kénige heiBen. Der Stamm selbst oder sein Kénigtum miissen in alten ZelFen
hier und da feste Burgen und Stidte gegriindet oder auch schon vorgefunden haben; es sind
nach der Ansicht des Thukydides diejenigen — sowohl auf dem Festland als auf den Inseln —,
welche, entfernt vom Meere, landeinwirts liegen, des damaligen Seeraubes wegen; denn erst
die neuern, seit dem Aufkommen einer eigenen Schiffahrt, seien am Meere, etwa auf Halb-
inseln, mit starker Ummauerung erbaut worden. Mykeni und Tiryns sind sehr viel ilter als
alle Poleis. ! ;

In jener alten Zeit aber lebte weit der groBte Teil des Stammes dorfweise (.K(IT(\X Kupag). F/V(g:r?en
Ob diese Gemeinden schon politisch organisiert und wie sic im Stamme rechtlich vertreten B‘;’{Z’;
waren, weil man nicht und ebensowenig, inwieweit gemeinschaftliche Heiligtiimer, Sitten
und Wehrpflicht sic mit den benachbarten Gemeinden enger verbanden. Hatten sie feste
Ortschaften in ihrem Gau oder Stamm, so werden ihnen dieselben als gemeinsame Burgen,
als Asyle gegen Land- und Seeraub gedient haben. Die alten Sikaner in Si‘zilien wohnten in
lauter festen Ortschaften auf den Hohen wegen der Riuber, und dennoch heiBt es: sie wohnten
dotfiweise, obwohl fiir diese Ortschaften bereits der Name Poleis antizipiert wird.

Nun muf ein gewisser starker Pulsschlag schon den alten griechischen Stimmen mehr als Der helenische
anderen Ariern eigen gewesen sein; man kann sagen: die nachmalige Lebensvehemenz der ' fen
Nation hat eine Art Vorbild in den Wanderungen, Ansiedelungen und Mischungen der alten Augerung
Einzelstimme, die oft lange miissen in Bewegung begriffen gewesen sein. Die Beric}.lte hiervon
sind kraus, verworren und zur genauen historischen Zusammenstellung kaum hier und da
geniigend, aber iuBerst zahlreich. Jede Minimalbevélkerung hat ihre \')Vandersagc?‘, wihrend
man bei den Germanen alles nur im groBen erfihrt. Bei den griechischen Bevilkerungen
zeigt sich das stirkste, wenn auch mythisch ausgedriickte BewuBtsein von Herkunft und An-
siedelung. Die Personlichmachung durch Stammesheroen, deren Fluchten und neue Herr-
schaften, ihre méglichste Verflechtung in den allgemeinen Mythus, ihre Griber und"deren
Kult sind ein Angeld auf das michtige Lebensgefiihl der kiinftigen Poleis. Neben de.n Singern
der Heldensage konnte sich dann eine allgemeinere genealogische, tatséichh.ch zugleich ethno-
graphische Dichtung wie die Eden, der homerische Schiffskatalog und ihnliche Epen erheb.en.

Nach diesen Wanderungssagen ist nun dem einzelnen Stamm alles erlaubt, wenn es sich
darum handelt, sein Dasein zu verteidigen, und mit triumphierendem Hohn erzihlen Kinder
und Kindeskinder davon, wie dies geschehen. g ‘

Die Polis ist die definitive griechische Staatsform, der unabhingige Kleinstaat, der tiber cine Die Polis
Feldmark herrscht, in welcher kaum mehr ein anderer fester Ort und jedenfalls keine weitere
unabhingige Biirgerschaft mehr geduldet wird. Thre Entstchung wird nie als cine allmihliche,
immer nur als eine einmalige gedacht, infolge eines starken momentanen Willens oder Ent-
schlusses. Die Phantasie der Griechen ist erfiillt von lauter einmaligen Stidtegriindungen (KTiO’EIg?,
und wie sich von Anfang an nichts von selbst ergeben hat, so ist dann das ganze Leben der Polis
lauter Notwendigkeit.

Gegeben ist vor allem der kleinstaatliche Charakter. Die aus dem siidlichen Peloponnes Kleinstaar-

, . X 5 . 4 licher
vertriebenen Achier hitten in ihren neuen Sitzen in Achaia am Golf von Korinth gewiB einen &, 1rer

7



Staat und Nation Die Polis
Einheitsstaat bilden kénnen, ja es hitte ihnen dies sehr naheliegen konnen, wenn es in ihrem mit Schwierigkeiten vollziehen; jedenfalls hatte er das Ahnengrab nicht mehr tiglich vor Augen.
Wesen gelegen hitte; statt dessen griinden sie in den zwolf Gebieten, wo bisher Ionier in { Es ist eine in der ganzen ibrigen Geschichte kaum wieder vorgekommene Hiufung von bittern
zwGlf Teilen (uépea) dorfweise gewohnt, ebenso viele Poleis, und ihr Gemeinsames (kowév) : ; Schmerzen in dieser griechischen Polis: der allerstirkste Ortssinn und die groBte Ortsandacht
erhob sich tatsichlich kaum iiber periodische Opfer und Feste, etwa beim Hamarion, im Hain ' und diesem gegeniiber die groBte Menge von gewaltsam auferlegten und beschlossenen Orts-

des Zeus unweit Agi. Und bei den Ioniern, die vor ihnen gewichen waren und dann unter [ wechseln.
athenischer Fihrung an die Westkiiste von Kleinasien gingen, versteht es sich abermals von Zahlreich sind die Berichte von Stidtegriindungen: im Peloponnes wurde das schon bei
selbst, daB sie dort eine Reihe, und zwar wiederum eine Zwdlfzahl von Poleis einrichten. Homer erwihnte Mantinea spiter zur Polis durch Vereinigung von fiinf Landgemeinden —
mla:"e,_ el‘:eg:; Um weitere Gebiete so zu beherrschen, daB ihre Einzelortschaften nicht Herde des Wider- dfiol, wic man hier sagte, statt xdpor. Elis wurde erst nach den Perserkriegen aus vielen Lanc.I—
Spdita 1) standes wurden, bedurfte es entweder einer spartanischen Gewaltsamkeit oder einer ganz gemeinden ringsum zur Stadt gesammelt. Wihrend des Peloponnesischen Krieges wollten die
Athen ausnahmsweisen Anlage, wie die des Volkes von Attika war. Versuche aber, durch Biindnisse Mitylenier alle Lesbier mit Gewalt zur Ubersiedelung in ihre Stadt zwingen, worauf doch die

groBere Gruppen zu bilden, haben nur auf Augenblicke, in Kriegen, nie auf die Dauer Gliick

; Methymnier in Athen Anzeige machten, und der Streich unterblieb. Und wenn im Jahre 408 Lin- Die spiteren
und Macht fiir sich gehabt. Die Hegemonien von Sparta und Athen erregten auf die Linge

3 AT - . Synoiki:
dos, Jalysos und Kameiros freiwillig sich zusammentaten zur Griindung des prichtigen Rhodos, “1"*"7¢

furchtbaren HaB, und, wer die Polis kennenlernt, wird sich bald tiberzeugen, wie wenig sie 1 welchem doch wahrlich eine glinzende Zukunft vorbehalten war, mit welchen Gefiihlen
geeignet war, gegen schwichere Verbiindete auch nur dicjenige Billigkeit walten zu lassen, glaubt man, daB die meisten ihre bisherigen uralten Stidte werden verlassen haben: Zur Zeit
welche zugleich Klugheit gewesen wire. An die stets wiederholten Versuche, aus Bdotien des Peloponnesischen Krieges iiberredete Perdikkas II. von Makedonien die Einwohner der
einen Bundesstaat zu machen, kniipft sich das ganze Ungliick der bdotischen Geschichte. ;‘ Halbinsel Chalkidike, ihre Strandstidte zu verlassen und in eine Stadt, Olynth, zusammen-

Diejenige Form, welche der fieberhafte Lebensdrang annimmt, indem er die Polis schafft, b zusiedeln, womit zugleich ein Abfall von der athenischen Hegemonie verbunden war. Der
ist in der Regel der sogenannte Synoikismos, das Zusammensiedeln bisheriger Dorfgemeinden ! Staat von Argos war besonders beriichtigt durch die gewaltsamen Synoikismen, welche er

in cine feste Stadt, jetzt womdglich am Meere. Mit bloBen Zwecken des Verkehrs, des mate-

: vollzog, allerdings um sich gegeniiber von Sparta eine stirkere Haltung zu geben. Gegeniiber
riellen Gedeihens usw. wire man iiber ein Polisma, ein Ptoliethron nicht hinausgekommen,

einem Feinde wie Sparta wuBte freilich auch ein Epaminondas keinen anderen Rat, als daB er eine

die Polis jedoch ist mehr. groBe Anzahl schwacher arkadischer Landstidte bewog, sich als solche aufzulésen und nach

'D e 5}1{3“6 Gewaltzustand aber, der zu ihrer Griindung trieb, war ohne Zweifel in vielen einer Grofistadt, Megalopolis, iiberzusiedeln. Die sich weigernden Trapezuntier wurden teils

P Fillen dicjenige Bewegung, welche man die dorische Wanderung nennt. Sowohl die betreffen- niedergemacht, teils flohen sie nach dem pontischen Trapezunt. Nach der Schlacht bei Man-
Wanderung den Wandervélker selbst, als diejenigen, welchen es gelang, sich gegen sie zu behaupten, waren tinea wollten viele wiederum die Grofstadt verlassen, wurden aber von den iibrigen Megalo-
reif fiir eine Form, welche auf alle Zeiten groBere Macht zur Verteidigung wie zum Angriff politanern mit athenischer Hilfe und unter Anwendung der gréBten Gewalt gezwungen zuriickzu-

verhieB und das eigentliche Ziel ihres Dascins in sich enthiel. kehren und dazubleiben. Die verlassenen Orte lagen spiter teils vollig 6de, teils waren sie zu

Die Zeit, da man dorfweise (xwundoév), bisweilen in Gauen von sieben, acht Dorfern gewohnt Détfern der Megalopoliten geworden, d. h. sic waren noch einigermaBen bewohnt, und ihre

hatte, war bei aller Leidenschaft der Stimme doch wohl die unschuldigere gewesen; man Feldmark noch angebaut.

hatte sich etwa gegen Landriuber und Piraten zu wehren gehabt, dabei aber das Bauernleben Warum lieB man solche Stidte nicht einfach als Landstidte bestehen und etwa durch gewihlte

gepflegt; jetzt stand Polis gegen Polis als Konkurrentin des Daseins und der politischen Macht. Reprisentanten im Rat der Polis vertreten? Deshalb, weil sie sich als Stidte nie wiirden auf

Und ohne allen Zweifel war frither das Land mehr angebaut, denn mit der Zusammenziehung die Linge gefiigt, sondern die duBersten Krifte daran wiirden gesetzt haben, unabhingig und

in cine Stadt muBte die Vernachlissigung der entfernter gelegenen Teile der Feldmark be- selber wieder Poleis zu werden.

ginnen. Dic Synoikismen kénnen der Anfang der Verddung Griechenlands gewesen sein. Mit vollem, widerspruchslosem Enthusiasmus wurde vielleicht nur das ganz neue Messene Die Neu-
Mit allem Luxus ciner spitern politisierenden Phantasie malte man sich das berihmteste, i 2 Anding von

gegriindet. Hier hatte Epaminondas keine Gezwungenen aus den nichsten Feldmarken, son- 30008~ )

gi'ofggzﬁ n?Ch in die mythiS‘Che 'Zeit fallende Beispiel als ein Vorbild aus: den Synoikismos der Be- dern die lingst in die ganze Griechenwelt verlaufenen, jetzt wieder zusammenberufenen A -
volkerung von Attika in Athen durch Theseus. Er erst habe in den zwdlf Ortschaften, zu kémmlinge des Landes Messenien zum Bau einer neuen Hauptstadt anzufiihren. Solche, die
welchen bereits Kekrops die Landesbewohner sicherheitshalber zusammengesiedelt, die be- seit mehreren Generationen, ja seit Jahrhunderten ihre Heimat verloren gehabt, erhielten sie
sonderen Prytanecen und Archonten aufgehoben und nur noch ein Buleuterion und Prytaneion wieder. — Dagegen sind unendlich zahlreich die gewaltsamsten Griindungen durch Tyrannen
aller geduldet, in Athen; sie mochten drauBen wohnen bleiben auf ihren Grundstiicken, allein und michtige Fiirsten. Die sizilischen Tyrannen, auch die besten, sind riicksichtslose Menschen~ Die sizilischen

7 : . o . Griind
mischer gegeniiber schon vorhandenen Poleis, weil sie des Gehorsams derselben sich nur dann ="

sicher glauben, wenn sie die halbe Bevolkerung (oder noch mehr) weggeschafft und durch
eine anderswo hergefiihrte, auch durch angesiedelte Séldner ersetzt haben. Der sonst ver-

sie hatten fortan nur noch eine Polis, welche er dann, indem alle bereits zusammensteuerten,
schon als eine groBe und michtige den Nachkommen iiberliefern konnte. So hitte man es
gerne iiberall gehabt, und alles griechische Wesen dringte auf diese seine schlieBliche Gestalt,

die Polis, hin', oh.ne welche die héhere griechische Kultur gar nicht denkbar wire. 2 dienstvolle Gelon konzentrierte die obere Bevolkerung von Kamarina, Gela, hybliisch Megara
"Schon allein d}C Entfernung von den Gribern der Ahnen muB fiir den Griechen ein Un- ! und anderen Stidten in Syrakus und verkaufte deren Volksmasse als AusschuB ins Ausland,
gliick gewesen sein; er muBte nun den Totenkult verabsiumen, oder er konnte denselben nur sintemal der Demos der unbequemste Miteinwohner wire; sein Bruder Hieron versetzte dann

8 ' 0



Halikarnaf
und die Dia-
dochenstadte

Die Bedeutung
der Stadtegriin-
dung

Die Literatur
tiber die Griin-
dungen

Staat und Nation

die Einwohner von Katana nach Leontinoi und siedelte 5000 Syrakusier und ebenso viele
Peloponnesier in den ausgeleerten Mauern an, teils um an einer so wehrfihigen Stadt eine
stets hilfsbereite Mannschaft zu haben, teils um einst von einer so ansehnlichen Polis als Griinder
nach Heroenart verehrt zu werden. Von den schrecklichen spitern Neumischungen und Aus-
rottungen auf Sizilien wird bei AnlaB der Dionyse und des Agathokles die Rede sein. —
Auch ein Herrscher wie Mausolos dringte in sein HalikarnaB die Bevolkerung von sechs
Stidten zusammen, es waren von den acht Lelegerstidten die drei Vierteile, und wir erfahren
nicht, wieweit es die Leute als eine Wohltat ansehen mochten. — In der Geschichte der
Diadochen nehmen die neugegriindeten Stidte im Orient und in Agypten die Aufmerksamkeit
vor allem in Anspruch, daneben aber wird nicht zu iibersehen sein, was sie sich in dem
lingst hellenisierten vordern Kleinasien erlaubten an gewaltsamer Deportation, Menschen-
mischung und Neutaufen berithmter alter Stidte.

Die Bildung einer Polis war das groBe, das entscheidende Erlebnis im ganzen Dasein einer
Bevolkerung. Die Lebensweise, auch wo man fortfuhr, die Fluren zu bebauen, wurde aus der
lindlichen doch eine vorwiegend stidtische; bisher waren es Landwirte gewesen, nun, als
alles beisammen wohnte, wurden es Politiker. Die Bedeutung des Erlebnisses aber spicgelte
sich in Sagen von der Griindung der Stadt und von ihrer Rettung aus frihen groBen Gefahren.
Herakles, als er seine Rinder durch Italien trieb, hatte den Kroton, welcher ihm Hilfe bringen
wollte, nichtlicherweile fiir einen Feind gehalten und getdtet, darauf aber seinen Irrtum er-
kannt und gelobt, um dessen Grabmal herum eine gleichnamige Stadt zu bauen. War es kein
Denkmal, so heftete sich die Erinnerung etwa an eine Quelle. Zu Haliartos in Bootien ent-
sprang der FluB Lophis aus dem Blute eines Knaben, den sein eigener Vater zusammengehauen,
weil bei volliger Wasserlosigkeit Pythia ihm die Totung des ersten ihm begegnenden Wesens
befohlen hatte. Zu Kelini in Phrygien hatte sich ein Schlund gedffnet, in welchen viele Hiuser
samt den Menschen versanken; da laut Orakelspruch das Kostbarste hineingeworfen werden
sollte, und Gold und Silber nichts half, sprang der phrygische Kénigserbe zu RoB hinein, und
nun verschloB sich der Schlund. Es kommen wohl Beispiele vor, da bei Griindung einer Stadt
die Herbeischaffung der Gebeine eines lingst Verstorbenen, eines Menschen aus der mythischen
Zeit, geniigt, wie z. B. bei der definitiven Griindung von Amphipolis durch die Athener unter
Hagnon, als er heimlich Leute nach dem Gefilde von Troja sandte und aus dem Grabhiigel des
Rhesos dessen Uberreste holen lieB; auch mag das Menschenopfer spiter durch unschuldigere
Begehungen, die sogenannten Telesmen, ersetzt worden sein, welche in der Vergrabung
geheimnisvoller Gegenstinde bestanden.

Es gab auf den Agoren auch Grabmiler von nicht unheimlicher Art, in Thurioi war auf der
Agora der groBe Herodot bestattet, ja spiter mochte ein Wald von Statuen beriihmter Leute
und von Altiren manchen Platz der Griechenstidte beinahe unbequem machen, allein das
Denkmal der schauerlichen Erinnerung an einen Geopferten wird selten gefehlt haben. Auch
bei anderen Vélkern tont hier und da um einen SchloBbau eine ihnliche Sage; auf die Serben
aber, als das ergreifende Lied von der Griindung von Skadar entstand, kdnnte wohl eine
griechische Anschauung iibergegangen sein.

Ein eigener Zweig der Erzihlung in Poesie und Prosa war der Geschichte oder dem
Mythus der Griindungen (ktioeg) gewidmet; erlauchte Namen wie Mimnermos von Smyrna,
Kadmos von Milet, Xenophanes von Kolophon finden sich unter den Erzihlern solcher heimat-
licher Sagen, und auBerdem verdankte man dem Letztgenannten auch noch die Aufzeich-
nung der kithnen Wanderfahrten der gefliichteten Phokder bis zur Griindung von Elea.

I0

Die Polis

Im Grunde hat das, was spiter griechische Geschichtsschreibung wurde, mit diesen Anfingen
begonnen.

Der cigentliche Mittelpunkt einer Polis aber war die Agora, der Platz. In altertiimlichen,
kleinen Stidten war dieselbe eins und alles; an ihr waren Prytaneion, Buleuterion, Gerichts-
lokal, einer oder mehrere Tempel gelegen; dabei diente sie noch fiir Volksversammlungen
und Spicle. Aber auch, wenn fiir die einzelnen Bestimmungen anderswo und reichlich gesorgt
worden war, blieb die Agora das eigentliche Lebensorgan der Stadt. Marktplatz ist eine sehr
ungeniigende Ubersetzung, auch hatten gewiB alle Volker Marktplitze, welche {iberhaupt
Stidte hatten. Agora dagegen kommt von dyeipeiv versammeln, bedeutet auch sehr oft geradezu
die Versammlung ohne Riicksicht auf den Ort, und Aristoteles hilft uns tiberdies zu einer sehr
deutlichen Unterscheidung. Er verlangt eine Agora der Freien, wo nichts verkauft wird, und
wo kein Arbeiter und kein Bauer sich einfinden darf, es sei denn auf Befehl der Behorden;
auBerdem aber eine andere Agora, die der Bediirfnisse fiir Kauf und Verkauf. In Seestidten
lag der Platz gewi gerne in der Nihe des Hafens, wenigstens ist es bei den Phiaken so, deren
ganzes Dasein ja auf das Wiinschenswerteste eingerichtet gewesen sein muf. Hier, angesichts
der Schiffe, umgeben von Tempeln, Amtsgebiuden, Denkmilern, Kaufliden und Wechsler-
buden, so viele deren noch Platz haben mochten, lag der Grieche dem dyopdZew ob, jenem
fir Nordlinder nie mit einem Wort iibersetzbaren Treiben. Die Wérterbiicher geben an:
auf dem Markt verkehren, kaufen, reden, ratschlagen usw., knnen aber das aus Geschiift, Gesprich
und holdem MiiBiggang gemischte Zusammenstehen und Schlendern nicht wiedergeben.
Genug, daB der Vormittag davon seine allbekannte Bezeichnung bekam: die Zeit, da die Agora
voller Leute ist.

Wenn sich dann in den Stidten ein Pobel ausbildete, so offenbarte sich derselbe unvermeidlich
sehr als Platz-Pobel (8xhog dropaiog), und schon schr frithe soll der iltere Cyrus im Hinblick
auf manche Geschifte der griechischen Agoren zu einem spartanischen Boten gesagt haben: ich
Girchte mich nicht vor Leuten, welche inmitten ihrer Stadt einen Platz haben, wo sie sich ver-
sammeln, um einander mit falschen Eiden zu betriigen.

Wenn aber irgendwo der Mensch mehr ist als seine Stitte, so gilt dies von den Griechen.

Die lebendige Polis, das Biirgertum, ist ein sehr viel michtigeres Produkt gewesen, als alle
Mauern, Hifen und Prachtbauten. Aristoteles nennt schon den Menschen {iberhaupt ein
politisches Wesen von Natur; in einer beredten Stelle seiner Politik stellt er dann den
Griechen den zweierlei Barbaren gegeniiber, den nordischen Naturmenschen und den asiati-
schen Kulturmenschen, und weist ihm die Vorziige beider zu, den Mut der einen und den
Verstand der anderen, so daB er nicht nur frei und im Besitz der besten Staatseinrichtungen
sei, sondern sogar — sobald er nur einen Staat bilden wiirde — iiber alle anderen herrschen
konnte.

Menschenrechte gibt es im Altertum iiberhaupt nicht und auch bei Aristoteles nicht; die Polis
ist ihm nur eine Gemeinschaft von Freien; der Metdke und der massenhaft vorhandene Sklave
ist vor allem kein Biirger, und ob er daneben ein Mensch sei, wird nicht weiter erdrtert. Die-
jenigen Forderungen, welche an den Biirger gestellt werden, sind in der Tat, wie sich zeigen
wird, nicht Sache des ersten Besten, und man konnte unbedingt nicht jeden dazu brauchen.

Vor allem kommt es hier auf die Qualitit an, wihrend man sich in der Quantitit Schranken
gefallen 14Bt. Verstimmeltes, miBgestaltet Geborenes soll man — so will Aristoteles — nicht
aufzichen, und wenn man bedenkt, was fiir ein ungliickliches Wesen der Kriippel unter Griechen
war, so wird dies begreiflich. Bekanntlich wurden aber bestindig viele Kinder ausgesetzt,

II

Die Agora als
Lebensorgan

der Stadt

Das griechische
Biirgertum

Die Sorge fiir
die Qualitat
und die Be-
schrinkung der
Quantitdt



Staat und Nation
Die Polis
schon weil man sie nicht aufnihren wollte oder konnte, und Theben, wo die Aussetzung ver-
boten war, wird als eine Ausnahme zitiert.

al?&aﬁ;;:ir;xi: )Das LebensmaB, welches eine Polis in sich enthalten muB, wird bezeichnet mit dem Wort
die Grofie omer CUTOPKELQ, das Geniigen. Fiir unsere Rechnungsart ein sehr dunkles Wort, fiir den Griechen
Polis aber vollig verstindlich. Eine Feldmark, welche die nétigsten Lebensmittel schaffte, ein Handels-
verkehr und eine Gewerblichkeit, welche fiir die {ibrigen Bediirfnisse in miBiger Weise sorgte,
endlich eine Hoplitenschar, mindestens so stark als die der niichsten, meist feindlichen Polis,
dies waren die Bedingungen jenes Geniigens. Aristoteles redet hier so deutlich, als man es
wiinschen mag. Eine Polis, sobald sie zu volkreich ist, kann schon kaum mehr gesetzlich leben.
Die Zahl der wirklichen Biirger macht eine Stadt groB, nicht eine Vielheit der Gewerbsarbeiter,
Banausen, bei Wenigkeit der Hopliten. Um gerecht zu richten und um die Amter nach Verdienst
zu vergeben, miissen die Biirger einander kennen und wissen, welcher Art die Leute sind.
Die beste Begrenzung ist, daB8 die Stadt so groB sei, als das Gentigen des Lebens erfordert,
aber {tibersichtlich. Und zwar scheint es, daB man eine Stadt von 10000 erwachsenen Biirgern
(méhig puptavdpog) fiir das im ganzen wiinschbare MaB gehalten habe; Heraklea Trachinia und
Katana bei seiner Neugriindung als Aitne erhiclten diese Zahl; wir diirfen zur Erliuterung

herbeizichen die Volksversammlung der Zehntausend (uipior) in Arkadien.
“h';y)‘zjegi;-t In neueren Zeiten ist es, abgeschen von'p.hilosophischen und sonstigen idealistischen Pro-
der Polis iiber grammen, wesentlich der einzelne, das Individuum, welches den Staat postuliert, wie es ihn
den ehvzcon braucht. Es verlangt von ihm eigentlich nur die Sicherheit, um dann seine Krifte frei ent-
. gt Z{; wickeln zu kdnnen; hierfiir bringt es gerne wohlabgemessene Opfer, hilt sich aber um so

Gemeinschaft viel mehr dem Staat zu Danke verpflichtet, je weniger derselbe sich um sein sonstiges Tun

f nicht zuriick. Der gewaltigste Zeuge aber ist Aschylos. Seine vom Kriegsgott erfiillte Dichtung

Sieben gegen Theben vereinigt in den Reden des Eteokles den hichsten Ausdruck der Opfer-

pflicht des Biirgers gegen die Muttererde mit dem Pathos des K6nigs und Verteidigers. In seiner

eigenen Grabschrift redet der Dichter nicht von seiner Poesie, sondern von seiner Tapferkeit:

sagen mag es der marathonische Hain und der starklockige Meder, der es hat erfahren miissen.

Aber die GroBtaten gehoren im Grunde gar nicht dem einzelnen, sondern der Vaterstadt; Das Recht der

diese, nicht Miltiades und Themistokles, hat bei Marathon und Salamis gesiegt, und Demosthenes Z‘l’e’e(’;;;g‘r :":{;
findet dann ein Zeichen des Verfalls darin, daB jetzt viele sagen, Timotheos habe Kerkyra allen Ruhm
genommen und Chabrias habe bei Naxos die Feinde geschlagen. Jedenfalls hat auch der Ver-
dienstvollste der Heimat mehr zu danken, als diese ihm.

In den Schutzflehenden hiuft das prachtvolle Chorlied der Danaiden auf das gastliche Argos
jeden denkbaren Segen im UberfluB; das Beste aber hat Aschylos sciner eigenen Vaterstadt
gegonnt, in dem letzten groBen Chorgesang der Eumeniden mit den Zwischenreden der Athene.

Nur einer in der alten Welt hat noch gewaltigere Tone dieser Art anzustimmen vermocht;
Aschylos wiinscht und betet; Jesaias in seiner Vision des kiinftigen Jerusalems (Kap. 60)
weissagt und schaut das Geweissagte schon als ein Vollendetes.

Die Polis hat ferner eine erzichende Kraft; sie ist nicht nur die beste Amme, die friiher euch Inreerziehende
als Knaben, welche spielten auf dem weichen Grund, treu hegte und pflegte und keine Last der B
Weirterin versiumte, sondern sie erzieht den Biirger sein Leben lang. Sie hilt zwar keine Schulen,
wenn sie auch den herkommlichen gymnastischen und musischen Unterricht begiinstigt, auch
mag hier des vielseitigen Bildungsstoffes noch nicht niher gedacht werden, welcher durch

kiimmert. Die griechische Polis dagegen geht von vornherein vom Ganzen aus, welches frither
vorhanden sei als der Teil, nimlich als das einzelne Haus, der einzelne Mensch. Wir diirfen
aus einer inneren Logik hinzuftigen: und dies Ganze wird den Teil auch iiberleben; es handelt
sich nicht bloB um eine Bevorzugung des Allgemeinen vor dem Einzelnen, sondern auch des
Dauernden vor dem Augenblicklichen und Voriibergehenden. Von dem Individuum wird
nicht bloB im Felde und auf Augenblicke, sondern jederzeit die Hingebung der ganzen Existenz
verlangt, denn es verdankt dem Ganzen alles; ja schon die Sicherung seines Daseins, welche
damals nur der Biirger genieBt, und zwar nur in seiner Stadt oder soweit deren EinfluB reicht.
Wer hier am Regieren und Regiertwerden teil hat, der ist Biirger: das erstere wird noch
niher bestimmt als Teilnahme an Gericht und Amtern. Allein der Biirger verwirklicht iber-
haupt all sein Kénnen und jede Tugend im und am Staat, der ganze griechische Geist und seine
Kultur steht in stirkster Bezichung zur Polis, und weit die hochsten Hervorbringungen der
Poesie und der Kunst des Bliitezeitalters gehdren nicht dem PrivatgenuB, sondern der Offent-
lichkeit an.

Die oft groBartig pathetische Kunde von diesen Anschauungen erhalten wir teils durch die
Dichter der Bliitezeit, teils durch Philosophen und Redner des IV. Jahrhunderts, welche bereits
nicht mehr das Gefiihl konstatieren, wie es wirklich noch herrschte, sondern wie es hitte
herrschen sollen.

Die Vaterstadt (matpic) ist nicht bloB die Heimat, wo dem Menschen am wohlsten ist und
wohin ihn das Heimweh zicht, sondern ein héheres, gottlich michtiges Wesen. Vor allem ist
man ihr den Tod im Kampfe schuldig, und zwar zahlt man ihr damit nur das Néhrgeld zuriick.
Schon Homer gonnt den Troern, zumal dem Hektor, hie und da die feurigsten Klinge des
Patriotismus, und die Elegiendichter, in dem so Wenigen, was von ihnen erhalten ist, bleiben

12

die Chorgesinge der Feste, durch den reichen Kultus, durch Bauten und Kunstwerke, durch
das Drama und durch die Rezitationen von Dichtern der ganzen Biirgerschaft von selbst
entgegenkam. Wohl aber galt als eine fortwihrende Erziehung das Leben im Staat selbst
mit seinem Regieren und Gehorchen, und ganz besonders stark lenkte die Polis in den bessern
Zeiten ihre Leute durch die Bhren, welche sie dem einzelnen erweisen konnte, bis auch hier
der MiBbrauch iiberwog und die Kliigeren gerne auf die betreffenden Krinze, Heroldsrufe usw.
verzichteten. Endlich erschien die ganze bisherige Geschichte einer ruhmvollen Stadt als eine
der stirksten Anleitungen zur Trefflichkeit: nirgends, sagt Xenophon, hat man groBere und
zahlreichere Taten der Vorfahren aufzuweisen als in Athen, und viele, hiervon erhoben, suchen
dann sich der Tugend zu widmen und stark zu werden.

So ist die Polis die Darstellung eines Gesamtwillens von hdchster Titigkeit und Tatfihig-
keit, indem sie ja nur im Sinne der Tat, der Machtiibung, der Leidenschaft aus dem Dorfleben
herausgetreten ist; daher sie streng sein muB in der Definition des Aktivbiirgers, der ja ein
Teil von dieser Kraft sein soll.

Solche Poleis kennen eine ganz andere Sorte von Gliick und Ungliick als die Stidte anderer
Volker und Zeiten, und selbst die lebendigsten Stadtrepubliken des Mittelalters reichen nur
momentan an diesen Grad des Lebens und Leidens.

Hieraus erklirt sich aber auch ihre Gewaltsamkeit. Nach auBen ist die Polis trotz aller
Biindnisse usw. in der Regel isoliert und oft in Lebenskonkurrenz mit den nichsten Nachbarn,
im Kriege aber herrscht ein schreckliches Kriegsrecht.

Im Innern wird sie dem einzelnen héchst furchtbar, sobald er nicht véllig in ihr aufgeht.
Thre Zwangsmittel, von denen sie ausgiebigen Gebrauch macht, sind Tod, Atimie und Exil.
Und zwar gibt es keine Appellation an eine auswirtige Instanz mehr; sie ist v3llig unentrinnbar,
da ein Entrinnenwollen den Verzicht auf alle Sicherheit der Person in sich schlieBt. Mit der

13

Thre Aktivitat

Ihre Gewalt-
samkeit



Die Polis als
Religion

Ihre Vergdtte-
rung als Tyche

und als Demos

Ihre Idealisie-
rung als Nomos

Staat und Nation

Staatsallmacht geht der Mangel an individueller Freiheit in jeder Bezichung Hand in Hand.
Kultus, Festkalender, Mythen — so ist der Staat zugleich eine mit dem Rechte Asebie-Klagen
anzustrengen ausgestattete Kirche, und dieser vereinigten Macht erliegt der einzelne voll-
stindig. Mit Kriegsdienst gehort er der Polis leiblich, in Rom bis zum sechsundvierzigsten Jahre,
in Athen und Sparta lebenslang; mit seiner Habe hat sie ihn véllig in der Gewalt und kann
auch schon fiir mancherlei Giiter die Werte bestimmen. Kurz, gegeniiber der Polis und ihren
Interessen fehlt jede Garantie von Leben und Besitz. Und zwar besteht diese Staatsknecht-
schaft des Individuums unter allen Verfassungen, nur wird sie unter der Demokratie, als sich
die verruchtesten Streber fiir die Polis und deren Interessen ausgeben, d. h. den Satz salus rei
publicae suprema lex esto in ihrem Sinne interpretieren konnten, am driickendsten gewesen sein.

Wihrend die Polis schon eine Religion ist, enthilt sie die iibrige Religion noch mit in sich,
und schon die Gemeinsamkeit der Opfer und Feste bildete ein sehr starkes Band unter den
Biirgern, auch abgeschen von Gesetzen, Verfassung und 6ffentlichem Verkehr.

Als es dann mit der Polis anfing bergunter zu gehen, geniigt ihr auch der Kult der Gétter,
selbst der in besonderem Sinne stadthiitenden Gétter und Heroen nicht mehr, und sie vergotterte
sich selbst als Tyyche mit der Mauerkrone. Den Ubergang bezeichnet hier merkwiirdig deutlich
ein Wort Pindars. Er redet die Tyche, welche eine der Personifikationen der Moira, des Schick-
sals, ist, noch in dieser allgemeinen Eigenschaft an, bittet sie aber um Gunst fiir eine be-
sondere Stadt: Ich flehe, o Tochter des befreienden Zeus, umschwebe das kréftige Himera, rettende
Tyche! Du beherrschest auf dem Meere die schnellen Schiffe und zu Lande die reifenden Heeres-
kimpfe und die ratbringenden Agoren. Vielleicht war das Tychaion zwar nicht der groBte, aber
oft einer der zierlichsten Tempel einer Stadt, und noch ein spiter Rhetor entwirft das sehr
reiche Gedankenbild eines solchen.

Inzwischen hatte auch die Tyche nicht mehr geniigt, indem die in den meisten Stidten sieg-
reiche Demokratie sich es nicht versagen konnte, ihre unterlegenen Gegner dadurch zu krinken,
daB sie sich selbst als Demos idealisieren lieB. Und dies ebenfalls bisweilen kolossal, wie z. B.
in dem Standbild auf der Agora zu Sparta, welches nur in der jimmerlichsten Zeit dieses Staates
entstanden sein kann. Da man diesen Demos in derjenigen Gestalt zu bilden pflegte, welche
sonst dem sogenannten guten Démon eigen war, so konnte ihm auch ein wirklicher Kultus er-
wiesen werden.

Als ideales Ganzes schaut sich aber die Polis noch in einem anderen Sinne und in anderer Ge-
stalt, nimlich in ihrem Nomos, unter welchem Ausdruck bekanntlich Gesetze und Staatsver-
fassung zusammen begriffen sind. In den erhabensten Ausdriicken werden Gesetz und Ver-
fassung gepriesen, als Erfindung und Gabe der Gétter, als Charakter der Stadt, als Hiiter und
Bewahrer jeglicher Tugend. Sie sind die Herrscher der Stidte, und Demaratos, der Spartiate,
suchtdem Xerxesbegreiflichzumachen,daBseine Landsleute den Herrscher Gesetz (deambg vouog)
mehr fiirchten als die Perser ihren GroBkénig. Der Gesetzgeber erscheint daher wie ein iiber-
menschliches Wesen, und vom Ruhm eines Lykurg, Solon, Zaleukos, Charondas ging dann
noch ein Reflex auf viel spitere Leute iiber, so daB z. B. noch gegen das Jahr 400 v. Chr. der
syrakusische Gesetzesredaktor Diokles nach seinem Tode heroische Ehren und sogar einen
Tempel erhielt.

Der Nomos soll nun vor allem nicht den voriibergehenden Interessen und Stimmungen der
einzelnen oder der zufilligen Mehrheiten folgen; man rithmte wenigstens in der Theorie
sehr das Beibehalten alter Gesetze, ja in dem, was vielleicht schon seit Griindung einer Stadt
gegolten, in Brauch und Sitte, erkannte man die Grundkraft, von welcher die Gesetze nur der

14

Die Polis

Ausdruck seien. Ja in einigen Staaten muBten schon die Knaben die Gesetze nach einer Melodie
oder Kadenz auswendig lernen, nicht bloBumsich dieselben einzuprigen, sondern damitdie Gesetze
um soviel unabinderlicher wiirden. Nomos hat ja den Doppelsinn Gesetz und Melodie.

Andererseits jedoch erfihrt man aus alter, nicht erst spit anekdotischer Kunde, daB schon
Solon, als er nach vollbrachtem Werke zehn Jahre auBer Landes ging, die Athener hatte durch
hohe Eide binden miissen, sie wollten in seiner Abwesenheit nichts an seiner Gesetzgebung
indern. Und bald nachher machten sie die stirksten politischen Krisen durch und verinderten
endlich seine Verfassung in eine vllig demokratische. Ahnlich ging es in vielen anderen griechi-
schen Poleis, und auch die meisten Kolonien hatten trotz aller anfinglichen Gesetzgebung
eine unruhige, ja stiirmische Geschichte. In der vollendeten Demokratie ist dann die Revisions-
lust in Permanenz. Es ist der Zustand, da nach dem Ausdruck des Aristoteles nicht mehr das
Gesetz, sondern die Menge (mAfiog) herrscht.

Die griechische Staatsidee ndmlich, mit ihrer vélligen Unterordnung des einzelnen unter das
allgemeine, hatte, wie sich zeigen wird, zugleich die Eigenschaft entwickelt, das Individuum
auf das Stirkste vorwirts zu treiben. Diese ungeheuern individuellen Krifte hitten sich nun,
laut der idealisierenden Anschauung, vollig im Sinne des allgemeinen ausgebildet; sie wiren
dessen lebendigster Ausdruck geworden. In Tat und Wahrheit ist vor allem die griechische
Freiheit zunichst dahin zu modifizieren, daB die Polis, wie gesagt, unentrinnbar war; nicht
einmal in die Religion konnte der einzelne vor ihr flichen, denn auch diese gehorte dem Staat,
und ohnehin war man nicht sicher, daB die G&tter gut und barmherzig seien. Im Namen der
Polis regieren hierauf Individuen und Parteien.

Wer sich aber im Altertum zur Herrschaft berechtigt glaubt oder sie auch nur begehrt, der
erlaubt sich gegen den Gegner oder Konkurrenten sogleich das AuBerste, die Vernichtung.
Alle politischen Strafen, so schuldig der Unterlegene an sich gewesen sein mag, haben in diesen
Poleis das Wesen der Rache und des unbedingten Fertigmachens an sich. Wir werden sie
kennen lernen, wenn von Verbannten oder Getdteten nicht nur die Kinder mitgestraft werden,
sondern gewissermaBen auch noch die Vorfahren, indem man die Griber der betreffenden
Familien verwiistet. Die Hellenen glaubten klar zu sein iiber die Alternative: entweder wir
vernichten jene, oder jene uns, und handelten dann unerbittlich demgemiB. DaB Tyrannen-
morder, wenn sie das Leben davonbrachten, aufs hdchste geehrt wurden und nach ihrem
Tode Denkmiler und Kultus erhielten, gibt als etwas Allbekanntes nicht mehr viel zu denken.
Die Folge davon aber war z. B., daBl ganz unberufene und obskure Morder eines Menschen,
der nachtriglich als Schurke und Verriter erkannt worden war, wie in Athen Phrynichos,
als offentliche Wohltiter die Aufnahme in das Biirgerrecht, die 6ffentliche Bekrinzung an
den groBen Dionysien u. dgl. erhielten. Die Titer werden gefeiert, gleichviel welches ihre
Motive und ihre Persdnlichkeit gewesen.

Da die Polis das hochste und die eigentliche Religion der Hellenen ist, so haben die Kimpfe
um sie auch die volle Schrecklichkeit von Religionskriegen, und jeder Bruch mit ihr hebt

das Individuum aus allen Fugen. Da wird denn der Biirgerkrieg bejammert als der scheuB-.

lichste, schlimmste, gottloseste und Gottern und Menschen verhaBteste aller Kriege, allein
den Frieden brachte eine solche Erkenntnis nicht. Dal man die Fiktion vom unbedingten
Biirgertum héher gespannt hatte, als die menschliche Natur auf die Linge ertrigt, durfte
einstweilen niemand laut sagen, aber die heimliche, innerliche Abwendung der Fihigen, welche
allmihlich eintrat, war nicht zu beseitigen. Die philosophische Ethik folgte dann nach, indem
sie ihre frithere Verflechtung mit dem Staat aufgab und eine allgemein menschliche wurde,

Is

Der Ruhm der
Gesetze; ihre
kurze Dauer-
haftigkeit

Die Herrschaft
der Individuen
und Parteien

Die Abwen-
dung der
Fihigen von
der Polis



Staat und Nation Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

Brotherrn des Didalos. Sehr moglich ist, daB zur See eine Zeitlang Einheit herrschte, wihrend
zu Lande alles lauter Vielheit war, und daB Kreta mit seiner herrschenden Lage gegeniiber dem
ganzen griechischen Meer, mit seiner GroBe und vermutlichen Bevdlkerung am chesten sich

und bei Epi.kur.und seiner Schule ist die Polis, entbloBt von aller ficberhaften Vergdtterung,
nur noch_ ein Sicherheitsvertrag aller mit allen. Es sollte sich zeigen, unter welchen furcht-
baren Leiden die Polis um jeden Preis weiterzuleben suchte. Ein schuldiger, einzelner Mensch,

sagt Isokrates, stirbt vielleicht, bevor ihn die Vergeltung erreicht, die Poleis aber mit ihrem Nicht- dazu eignete.

sterbenkinnen (40avaoia) miissen die Rache der Menschen und der Gétter ausdulden. DaB sich dann bei der dorischen Wanderung auch neue Wanderkénigtiimer, nimlich Kriegs- wanderkonie-
tiimer

anfiihrerschaften, bildeten, ist namentlich in den Herakliden symbolisiert. In den nichsten e
Jahrhunderten, ja hier und da schon nach Jahrzehnten, erldschen sie bis auf wenige, und eine
linost vorhandene Aristokratie nimmt die Herrschaft in die Hinde, als fritheste Gestalt der
IL. DIE POLIS IN [HRER HISTO g p B g ; ? (5 L
N e eigentlichen Polis. Den Hergang in Griechenland genau ermitteln zu wollen, wire eitle Miihe;
1. Das Kénigtum doch verrit Homer, welcher altheroische sowohl als nachdorische Kénigtiimer sinken sah,
wenigstens einige Ziige. Die Lagergemeinde der Achier vor Ilion, wenn sie rauh ist (terpiixe),

Konigtum wnd  Die iltesten Heroen sind wohl Kénige, allein ihre Kimpfe und Abenteuer gehen meist noch
: hat das Ansehen eciner demokratischen Agora. Sie ist eine mdannerverherrlichende (xubidveipa),

Fremden- ; ’ : i
he'f::’f,f:ﬂ ohne Heere durch sie allein vor sich und sind auch in der Regel derart, daB keine Mannschaft”

dgbei helfen kénnte. Endlich dimmern dann diejenigen Kéonigtiimer auf, an deren Waltun so gut als die Schlacht es ist: d. h. das Individuum hat einen Schauplatz gewonnen, wo es sich
die ilteren und die spiteren Griechen einigermaBien bestimmte Bilder haben kniipfen kénnen: geltend machen kann. Und wenn hernach in dem wirren Durcheinanderlaufen bei den Schiffen
das Athen des Theseus, das Theben der Labdakiden, das Argos-Lakedimon der Atriden. — DaB. Odysseus auf die Schreier mit dem Szepter losschligt und ihnen sein beriihmtes Wort vom
die Konigshiuser (Pelopiden usw.) zum Teil fremde sind, daB im ganzen Mythus sogar iiberall Nichtstaugen der Vielherrschaft zuruft, bis sich die Versammlung wieder herstellt, so erhebt
und sehr leicht Auslinder, ja Fliichtlinge Kénige bei einem anderen Stamme werden — wie ja sich doch gleich darauf die sprechende Gestalt des Thersites, wahrhaft prophetisch fiir die
z. B. die heraklidischen Konige der Dorer mit ihrem Ahn Herakles selber Achsier sind —. ist ; Demagogie des kiinftigen Griechenlands. Kénige, welche noch Eindruck machen wollen,
in der Geschichte auch sonst nicht unerhért. DaB aber jedenfalls das Konigtum die auei;lige kommen mit Sanftmut und Takt (adoi pehixin) am besten durch, und der bei Hesiod so glinzend
Staatsform der Urzeit gewesen, war eine allgemeine Annahme, und so lange man sich die geschilderte gerechte Herrscher muB seine Sache mit sanften Worten durchsetzen, wobei ihm
Stimme vollendsinBewegung und Wanderung begriffen denken muB, war es die einzig denkbare. seine Beredsamkeit, die Gabe der Musen, noch besonders zugute kommen mag.
War dann ein Stamm seBhaft geworden, so behauptete es sich vielleicht lange Zeit weiter. Endlich bricht der offene Verfall und der Sturz herein. Uneinigkeit in der Familie, Un- 1hr verfall
Dashltéife{i.;che Das Herrschertum, wie Homer es schildert, ist freilich bereits schr eigentiimlich zusammen- tauglichkeit und Ubermut der Kénigssshne mogen Sfter den AnlaB gegeben haben, wenn
PR gesetzt aus wirklich uralten Erinnerungen, aus hoher Poesie und aus einzelnen Ziigen der schon dieselben waren, wie Priamos von den seinigen sagt, nachdem die besten davon umgekommen:
im Erloschen begriffenen Kénigsherrschaft der nachdorischen, homerischen Zeit. Aber die Diese verschlang mir der Krieg, nur die Schandfleck’ alle sind iibrig,
alten, typischen, glinzenden Eigenschaften der epischen Konige sind dem Griechen véllig klar Liigener all’ und Gaukler und treffliche Reigentinzer,
und vertraut; von Zeus abstammend, von ihm mit dem Szepter und den Rechten belehnt, als Rauber des Volks, nur schwelgend im Fett der Limmer und Zicklein.
Feldherr, Richter und Opferer an der Spitze ihres Stammes, umgeben von einem festlichen Volkstiimlich und echt sagenhaft ist es, wenn ein Volk seinen Kénig tétet, um den Zorn
HOf und einem Rat von Altesten, begleitet von Wagenlenker, Herold und Singer, gchdren der Gétter zu versshnen. Auch wenn man dabei die {ibrige Dynastie hitte schonen wollen,
sie zu den unvergeBlichen Gestalten. Diesen Gestalten hat dann das politisch gewordene Griechen- so lief dies gegen den bekannten Spruch: ein Tor, wer den Vater titet und die Séhne am Leben
tum allerdings ihre Existenz niher nachzurechnen gesucht. Weiter will dann Thukydides life. Arkadien horte auf Kénige zu haben nach dem Frevel der beiden Aristokrates, welche

ausmitteln, v.velches die berechtigten Steuern und Einnahmen dieser Herren gewesen, vollends gesteinigt worden waren, der GroBvater wegen Notzucht an einer Priesterin, der Enkel wegen
aber wagt sich Aristoteles an eine Konstruktion der Entstehung der Kénigtiimer, wobei Verrates an den Messeniern. Man entschloB sich wohl nicht leicht dazu, es ist etwas Schreck-

er treilich verrit, daB er sich keine Staatsform anders als durch Reflexion und durch Bei- liches, sagt bei Homer Amphinomos, der beste unter den Freiern, ein Konigsgeschlecht zu
zichung des Willens vieler, ja als momentane Griindung (xtioi) entstanden denken kann: das toten (Odyss. XVI, 401). — Oder das Konigtum hort durch eine andere Schreckenstat auf: nach
Volk habe solche zu seinen Kénigen erhoben, die sich hm in den Lebensfordernissen (ko Téxvog) dem Selbstmord des Aristodemos erhoben die Messenier keinen Konig mehr, sondern nur noch
im Kriege, durch Gebietsvereinigung und Gebietserweiterung als Wohltiter erwiesen; oder: cinen Strategen mit unbedingter Vollmacht im Kriege. Bei den Athenern dagegen meldet
dgs Kénigtum sei entstanden zum Schutz der Stirkeren oder Hoherstehenden gegen den Demos; sich sofort die Reflexion, welche ihre ganze alte Sagengeschichte durchzieht: der Opfertod
d}es Konigtum habe das Recht iiber Leben und Tod nur auf Feldziigen gehabt; auch habe mar; des Kodros wird dahin ausgebeutet, daB gar niemand mehr wiirdig sei, einem so trefflichen
ein solches nur, solange man es wolle, zum Unterschied von der Tyrannis, welche auch iiber Mann als Kénig zu folgen, und die Eupatriden degradieren seinen Sobn Medon zum bloBen
die herrsche, welche nicht wollen. — In der griechischen Sage beginnen die Heroen ihre Herr- lebenslinglichen Archonten, wihrend die tibrigen Sshne und die Bastarde Kolonien nach
Minos schaft damit, daB sie Ungetiime und entsetzliche Menschen aus dem Wege riumen, in Minos Ionien ausfiihren. Aristoteles (Polit. V, 8 u.9) faBt den Hergang so zusammen, daB die Konige
dagegen steckt neben dem Konig von Kreta und anderen Inseln auch der Minotaurus, welcher verichtlich geworden seien und etwa eine Hybris, eine Gewalttat geiibt hitten, wozu nur
den Menschenzoll erhebt, ja vielleicht noch ein asiatischer Men oder Mondgott, nicht zu eine tyrannische, nicht aber eine (beschrinkte) konigliche Gewalt hingereicht haben wiirde.
reden von dem Richter in der Unterwelt, dem Eroberer bis nach Sizilien ind dem eifersiichtigen Die Auflésung erfolgte dann leicht, denn, wenn die Menschen nicht mehr wollen, so wird es sofort

16 2 Burckhardt, Griechische Kultur 17




Der Ubergang
der Gewalt
anf Beamte

Die Aristokra-
tie als Erbin
der Gewalt

Spartas Beur-
teilung durch
die tibrigen
Griechen; die
Besonderheit
seiner Ge-
schichte

Staat und Nation

keine Konige mehr geben, wahrend der Tyrann auch iiber solche herrscht, die da nicht wollen. AuBer-
dem mdge auch Meuterei der Teilnehmer der Macht deren Untergang herbeigefiihrt haben.

Die einzelnen Funktionen, welche das Konigtum bisher verwaltet, wurden jetzt auf Beamte
verteilt; demjenigen, welcher die feierlichen Staatsopfer zu besorgen hatte, blieb nicht blo8
in Athen, sondern auch anderswo der Name Basileus; auch die obersten Richter heiBen hier
und da so.

Isokrates in seinem Panathenaikus (p. 258f.) meint: die alten athenischen Kénige, trefflich
und frei von den Hausgreueln anderer Dynastien, hitten das Volk so zur Tugend und Besonnen-
heit erzogen, daB hierauf die Einfilhrung der Republik (die er freilich schon dem Theseus
zuschreibt) in den vorziiglichsten Formen habe erfolgen konnen. — Neben dem Erlschen
von Konigtiimern erfolgte etwa auch die Neugriindung eines solchen: das Aufkommen des
Temenidischen K&nigshauses in Mazedonien, wovon Herodot so poetisch und volkstiimlich
erzihlt. Was Griechenland von den gewaltigen Abkémmlingen desselben erleben wiirde,
ahnte damals noch niemand.

Die Aristokratie, welche zunichst in den griechischen Staaten das K6nigtum abloste, wird
sich als eine relativ schwache, ja als eine bloBe Ubergangsform erweisen. Die meiste Aussicht
hatte sie etwa in solchen Gegenden, wo durch die dorische Wanderung ein siegreicher Stamm
von festem innerem Zusammenhang eine Herrschaft der relativ Wenigen iiber viele Unter-
worfene anderen Stammes hatte griinden und sich als Gesamtadel auftun konnen. Der bei
weitem wichtigste Staat dieser Art wird vorweg zu betrachten sein.

2. Sparta

Wehl’ euch, ihr allen Sterblichen verhafteste

Bewohner Lakedimons, falschen Rates voll,

Der Liigen Meister, Mifigeschick ersinnende,
Geschmeidige, unwahrhafte, doppelziingige

Unholde! Befleckt nicht Mord auf Mord,

Nicht schindlicher Gewinn euch: Sprach nicht anders stets
Die Zung’, und anders dachte das Verriterherz: —
Verderbet! —

So ruft die Andromache des Euripides ihren Jammer iiber Sparta in die Luft, und attische
Redner verbreiteten sich weiter in diesem Sinne. Es ist das unvermeidliche Schicksal des nicht
schreibenden, kurzredenden Sparta gewesen, daB Athen, welches vorzugsweise in helle-
nischen Dingen die Feder fiihrte, die Reputation des Todfeindes im ganzen festgestellt hat.
Schon dem iltesten umstindlichen Zeugen iiber Sparta, dem Halikarnasser Herodot, wird ja
vorgeworfen, daB er von seinem langen athenischen Aufenthalt her den Spartanern zu ab-
giinstig geworden; dagegen hilt sich Thukydides in einer hohen, fast unbegreiflichen Objek-
tivitit, und endlich hat es auch athenische Konvertiten gegeben, welche Sparta verherrlicht
haben; im VII. Jahrhundert Tyrtios, den frithesten, im V. und IV. Jahrhundert Xenophon,
den eifrigsten und einfluBreichsten von allen.

Die GroBe dieses merkwiirdigen politisch-sozialen Gebildes ist eine doppelte: Sparta an sich
war gewissermaBen die vollendetste Darstellung der griechischen Polis, zugleich aber bildete
es das Gegengewicht zu dem ganzen iibrigen, teils anders gearteten, teils ganz anders ent-

18

po

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

wickelten Griechenland, und da ihm in der groBen Krisis alles griechischen Lebens zu Ende des
V. Jabrhunderts der Sieg geblieben, den es dreiBig Jahre hindurch schonungslos genoB, so war
die Blendung eine groBe und allgemeine und iiberdauerte auch das nachherige Ungliick. Je
tiefer das wirkliche Sparta sank, desto mehr wurde das frithere dann verklirt. Dieser Staat
war eben noch mehr beneidet, als verabscheut gewesen, und manche andere Polis wire gerne
auch so geworden, hatte sich aber andere Krifte, nimlich Demokratie und Individualismus
iiber den Kopf wachsen lassen. ’

Dasjenige Dorervolk, welches bei der groBen Wanderung, etwa im XI. Jabrhundert, in das
Eurotastal eindrang, scheint zuerst die vorgefundenen und besiegten Achier, soweit dieselben
nicht auswanderten, und andereVélkerreste (Leleger, Minyer usw. ) glimpflich behandelt zu haben.
In der Folge dann, unter sich in gefihrlichem Zwist, von den Besiegten vielleicht bedroht
tut es im IX. Jahrhundert den michtigen Ruck, der ihm selbst eine gewaltig feste Organi-,
sation, den Achécrn eine dauernde Knechtschaft bereitete. Diese Bewegung wird personifiziert
in Lykurg; in seine Gestalt, wie fiir Athen in die des Theseus, wird allerdings eine Reihe von
Entwicklungen aufsummiert, wovon vieles schon handgreiflich erst in spite Zeiten fillt, weil
es Anderung des Anfinglichen ist. Die antike Anschauung macht sich hieriiber nicht die mindeste
Sorge: ihr Lykurg ist Sparta selbst mit all seinen Einrichtungen und Lebensformen; vier Jahr-
hunderte hindurch tritt er handelnd und schaffend bei den verschiedensten Anlissen auf. Ja es
ist schon ofters gefragt worden, ob er tiberhaupt ein menschliches Individuum gewesen und
nicht eher eine gottliche Gestalt. Man 1iBt ithn herumreisen bis Agypten, ja bis Libyen und
Indien und verfolgt sein vergleichendes Studium; namentlich sollte Kreta sein Vorbild gewesen
sein (Herodot I, 65).

Spartas Erthebung kam die Unterworfenen ganz besonders teuer zu stechen. Man hat die Wahl
zwischen allen Arten von Knechtung, Vernichtung, Verjagung. Eine Anzahl von Achier-
stidten blieben bewohnt, ohne Zweifel jetzt als offene Orte, oder wurden von den Dorern
ausschlieBlich besetzt; die Wanderung durch die Ruinen der iibrigen, die noch Homer blithend
gekannt, mag der Leser an der Hand des Pausanias vornehmen. Hier ist noch ein Kult der
Kore am Leben und in der Nihe ein Eleusinion; dort liegen Triimmer einer Achierstadt,
v‘fclche wohl Kyparissa hieB. Es ist noch niemals gelinde zugegangen, wenn sich eine neue Macht
blldctt::, und Sparta ist wenigstens wirklich eine solche geworden, im Verhiltnis zu allem,
was ringsum lebte; es hat es aber auch der ganzen gebildeten Welt auferlegen kénnen, daB
s1€"Kc1.1ntnis n.ehmen muB von ihm bis an den Abend ihrer Tage, so groB ist der Zauber eines
michtigen Wll}ens selbst iiber spite Jahrtausende, auch wenn keine Sympathie dazu mithilft.

Den entscheidenden Hergang wird man wohl nicht anders denn als einen einmaligen und
p.loch.chen auffassen kénnen. Das Dorervolk war stark genug, um eine neue Landteilung
emen jener iiberall vorkommenden dvadacuot (Aufteilungen) vorzunehmen und fiir sich da;
ll:dclste und Beste zu behalten, Jjene neuntausend Lose, auf welchen alle Rechte und Pflichten
wafi;:,n eu:d_- “idChe nl\jl Y(})llllsltﬁndiger Zahl als u_nveriiuBerl?ch crhalFen bleiben sollten. Die Unter-
s i mitaui;e(r)0 1£ ellenen = ze'rﬁele‘n in solche, die noch eigenes Land zu bauen bekamen
e gn 0B osen, tatsachh.ch einem schlech.te:n Rest) }md solche, welche das Land
. e | muBten (HeloFen, je zu .51eber.1 Famll.len auf einem Dorerlose angesiedelt).
8 War keine geringe Aufgabe, diese Masse in gleichmiBiger Abhingigkeit zu erhalten wihrend
.)ACE;I jahrhundcrtc,"da tiberall in Griechenland Tyrannis und Demokratie einrissen. Aber die
tiat‘;g:l:;aivuédg gFlost, und der stirkste Be.vveis der unbedingten Gewalt der Dorer oder Spar-

» dab sie Perisken und Heloten in groBer Masse in den Krieg nahmen, jene bis auf
2%

19

Die Lykur-
gische Neu-
organisation

Der Charakter
der sparta-
nischen Macht

DienenelLand-
teilung



Staat und Nation

dreimal so zahlreich, als ihr eigener Auszug war, diese als Waffendiener und Triiger der Vor-
rite, und zwar kamen wenigstens im Feldzug von Platii sicben Heloten auf jeden einzelnen
Spartiaten. Allerdings wire es schon gefihrlich gewesen, sie zu Hause zu lassen, wenn das
herrschende Volk auszog, und insofern ist das Mitnehmen in den Krieg noch kein Beweis
irgendeines Vertrauens. Die Pericken waren der gewerbtreibende Stand, den selbst Sparta
nicht entbehren konnte, und durften auBer ihrem Grund und Boden auch bewegliches Ver-
mdgen sammeln. Wenn aber ihr Verhiltnis zu den Herrschenden so dargestellt wird, so muB
doch entgegnet werden, daB wenigstens laut athenischem Urteil kaum ein Unterschied zwischen
ihnen und den Heloten obwaltete, und daB ihre Seelen nicht weniger geknechtet waren als die
von Sklaven. — Auch in betreff der Heloten hat man schon cinige gar zu herbe Ziige der Uber-
lieferung zu mildern gesucht, und es kann ja wohl sein, daB sie auf den Ackerlosen der Spar-
tiaten, deren Anbau ihnen oblag, unter Ablieferung bestimmter Quoten des Ertrages reichlich
zu leben hatten, auch hitte man schwichliche Leute schon im Kriege nicht brauchen konnen.
Allein sie waren in einer vollkommenen Sklaverei, nur nicht in der von gekauften, sondern
von Erbsklaven. Wohl war ihnen Familienleben gegonnt, aber der Grieche hielt das Erzeugt-
sein in der Sklaverei fiir ein elendes Los. Die Spartiaten aber genossen nun den groBen 6konomi-
schen und moralischen Vorteil, daB der Sklavenkauf vermieden blieb, und iiberlieBen sich einer
konsequenten, durch keine Gemiitlichkeit unterbrochenen Hirte gegen diese ehemaligen Mit-
hellenen, wie sie die sonstigen Griechen gegen ihre gekauften Skythen und Asiaten wenigstens
nicht regelmiBig iibten. Dem Heloten wurde seine Ehrlosigkeit nicht nur durch eine kennt-
liche Tracht, sondern durch alljshrliches regelmiBiges Durchpriigeln ohne Ursache und durch
Licherlichmachen in der Trunkenheit immer von neuem eingeschirft. Wenn aber einer das
sklavenmifige Aussehen iiberragte, so wurde er getdtet und sein Gutsherr gestraft, weil er den
Aufstrebenden nicht unten gehalten. Und wenn ihrer iiberhaupt zu viele wurden, lieB man
die sogenannte Krypteia gegen sie los, nimlich den nichtlichen Mord gegen so viele, als zweck-
dienlich war. In cinem kritischen Augenblicke des Peloponnesischen Krieges wuBte man die
zweitausend tiichtigsten und freiheitsbegierigsten durch eine Arglist auszumitteln und lieB
sie alle verschwinden.

Der Verkehr  Auf dieser Grundlage hatte nun das Dorervolk sein neues Dasein aufgebaut, und zwar unter

mit Delphi etzndiger Beratung des delphischen Apoll. Jahrhunderte hindurch gingen die regelmiBigen
Boten der Konige, die sogenannten Pythier, zwischen Sparta und Delphi hin und her, und am
Ende behilt man cher die Uberzeugung, daB Sparta durchaus der verlangende Teil war, und
daB Delphi sich nicht aufdringte, sondern sich zu Spriichen erbitten lieB. Was aber die Phan-
tasie der iibrigen Griechen sich von dieser Intimitit fiir ein Bild machte, war ganz gewiB beiden
Teilen gleichgiiltig und blieb auBer Rechnung.

Die Gesetze  Alle griechischen Poleis legten der Verfassung, dem Nomos in Worten einen hohen Grad
von Weihe und Heiligkeit bei. Aber in Sparta heiBen schon die einzelnen Gesetze Lykurgs
pAtpar, d. h. heilige Satzungen des Gottes, Orakelspriiche (nicht Vertrige, wie man sonst
erklirt hat), und wenn wir nur wenige davon in der Uberlieferung besitzen, so hingt dies
daran, daB Lykurg iiberhaupt keine schriftliche Verfassung und vollends, wie Plutarch bemerket,
keine politischen Schriften und Idealbilder wie Plato und Zeno, sondern einen lebendigen
Staat hinterlassen hatte, den man véllig auf ihn bezog. Der grofie Neugriinder des Staates
genof nicht bloB, wie andere Griinder und Gesetzgeber von Poleis, heroischen Kult, sondern
gottlichen, mit Tempel und Opfern, und selbst damit war ihm, wie Aristoteles uBerte, noch
nicht die gebiihrende Ehre erwiesen (Plut. Lyk. 31).

20

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

. Was man bei der groBen Entscheidung im IX ]ahr%mndert beibehielt, und was damals Neues Das Doppel-
hinzukam, mag auf sich beruhen. Vor allem diirfte hier weiterleben das heraklidische Doppel- éigtim
kénigtum, wie man es von der dorischen Wanderung her iibernommen; politisch sch\I;)vlzch
schon durch seine Zweiheit, mit gesonderten Zeremonien, Begribnissen, ;&nnalen usw., ohne
Erlaubnis gegenscitiger Verschwigerung, vielleicht weil diese sonst zur Regel geworde; wire
und lauter Verwandtenehen mit Aussicht auf Entartung der Rasse wiirde herbeigefiihrt haben
Zugleich hielt das Konigtum fiir den ganzen Staat das Prinzip der Erblichkeit aufrecht and
machte es Ehrgeizigen schwer, nach der hochsten Gewalt zu streben. Unterstiitzt war es dabei
vyon der Vorstellung einer erblichen kriegerischen Begabung, woriiber man freilich mit der
Zeit an verschiedenen Herakliden allerlei Erfahrungen machte.

.Nebeg dgn Konigen stand eine Gerusie, ein Rat der Alten von 28 Mitgliedern, vielleicht Die Gerusie
frither die eigentliche Macht im Staate, aber seit Einfilhrung der Ephoren offenbar auf die so- ""? 4as Volk

enannten laufenden Geschifte beschrinkt. Thre Wahlart ist nicht niher bekannt, und Ari

stoteles findet sie kindisch und tadelt, daB man sich um das Amt bewerben muB;e Andcr;

Autoren, welche in Lykurg einen aus Reflexion schaffenden, unter verschiedenen Vérbildern
auswihlenden Staatsweisen sehen, sind voll Entziicken dariiber, wie schén er die beschwich-
tigende Gerusie d'em hitzigen Konigtum beigemischt habe, als Hauptdamm gegen dieses, wie
gegen eine etwaige Demokratie. Die periodische Volksversammlung endlich, an elihce
simtliche Dorer von 30 Jahren und driiber teilnahmen, billigte oder verwarf ,durch bloBen
Zuruf, was Konige oder Gerusie vorbrachten; hatte der dorische Demos das unrechte Teil
crwé:.blt, $O lfonnten jene sich dessen weigern und ihn heimschicken.

A Dies Yolk ist nun vor allem ein stets kriegsbereites Heer, welches den Peloponnes in Unter- SeineZunahme
tanigkeit oder in Belagerungszustand hilt und nach auBen droht, soweit es kann. Sparta mag “"4desBediif-
der Vermutung nach zur Zeit seiner politischen Neugestaltung 9000 erwachsene Dorer gehabt L’Zifff:f: .=
haben, so daB jeder ein Los erhielt, ja man hatte eine Kunde, wonach es einmal eine Polis von
10000 (nupiavdpog) gewesen wire. Wahrscheinlich wurden ihrer aber jetzt sehr viel mehrere
und d}e Familien mochten sich auf ihren Landlosen schon stark beengt fiihlen. Warum sich
xliun nicht auf einen benaghbarten Bruderstamm werfen, der sich nicht so kriftig konstituiert
Vatte u;lfsl_dm:ch seine .mlldere Wz%ltung gegen die vorgefundenen Bewohner ein bestindiger
Rorwu , ja vielleicht eine Gefahr fiir Sparta war: Nachdem man noch mit einigen unabhingigen
] zsten im Eurotastal (Amykléi usw.) .aufge'réiumt, wagte man den groBen Schlag: wihrend
an, At;re Hc]lenen Kolonien aussenden, iiberzieht Sparta Messenien.

" insdbm? Al;zl;‘ruch des erstcin mess.enischen Krieges jemand 'den Konig Polydoros fragte, ob Dererstemesse-
vy _31 at Krieg gegen Briider fiihren wolle, sagte er: wir wollen nur Land besetzen, das "ische Krieg
wrd:; u: wll\irtellt,. d. h. das noch nicht zu Ackerlosen fiir die Unsern geworden ist. Natiirlich i
vurc Aessenien weder Pflanzungen noch Gebiude nach sonstiger griechischer Art ver-
wiistet, da die Eroberer das Land schon als das ihrige b h : i sch
o chon dls da rige betrachteten. Es wurde in spartanische
S nel;en e én 11nwo ern nicht getdtet, verkauft oder verjagt worden
B ren in Gestalt von Ackerknechtgn. Der neue Besitz muB} fiir den

P scher Bevolkerung nicht einmal zugereicht haben, da man bald darauf

doch eine groBe Schar besi j
esitzloser, junger Dorer, die so ten P i i
auBer Landes senden muBte; sie nahmex% Tarent. — Da St

ganzen Ilfn’cges]g vlc:lll;g auf der Seite der Eroberer. (6852); diedb
Durch eine Erhe i ; i i Saicrpar
| el cl:lnfl der Mc.assem}::r begann der zweite Krieg, und hier zum erstenmal be- nakmederspar-
€r spartiatisc it, 1 i i Th i

P en Fruchtbarkeit, indem die verringerten Scharen bereits volhering r

b

s Orakel von Delphi war wihrend des

Der zweite

21



Staat und Nation Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

mit Heloten erginzt worden sein sollen, welche hier nicht bloB als Waﬁcntrf%ger, sqndern ' ausmachen wie "andere. Griechensta'aten, sondern konnten augenblicklich jeden stillstellen,
als Teile der spartiatischen Mannschaft aufgetreten wiren. Auch muBte sc‘hon von dlp]omatlscl.len ; verhaften und tSten. Sie lfonnten die Volksve.rsammlung berufen und leiten und hérten die
Mitteln Gebrauch gemacht werden. Doch gewann Sparta endlich den Sieg, und all_e Messenier, fr.cmden S}csandten. Im Krieg war alle Wcs.enthche Gewalt auf sie iibergegangen; sie ordneten
welche nicht aus dem Lande weichen konnten, wurden jetzt Heloten, d. h. es g‘ab in Messenien die AUSZl;lg“C an, verkehrten mit den Anfiihrern in der beriihmten Chiffernschrift (Skytale)
keine Eigentiimer mehr als Spartiaten. Zu Hause aber ml%BtC man befelts_dle abnehm‘enrfen }md !?esc rinkten den der'n Namen nach ko{nmandicrenden Konig durch mitgegebene Beirite,
Spartiaten erginzen und zwar, wie vorher im Heere, bezeichnenderweise nicht aus Perli e, ja lslgatiflszogcn e‘iw? zwei Ephoren selber mit. Das Volk, d. h. die Kaste, verhielt sich hierbei
sondern aus Heloten, welche man spiter zu Vollbiirgern erklirte (die sogen. Epeunakten: s }iv" Wellsie dl‘? Wahl der -EPhOI'CI-l, und zwar alljihrlich, in Hinden hatte.
BeEs Mdsaor): 3 ; i | : lll)lellx};ﬁ 1s-t:eh I:iarallllele. in der Gesc:hlchtc bietet wohl der Rat der Zehn in Venedig, eben- Parallete mit
Die kimstliche  Bei solcher Lage der Dinge konnte von Spartiatisierung und Helotlslerung weiterer Striche | a Zh alljihrlich durch die ganze reglerepde Kast('a gewihlt und mit ebenso unbedingten Voll- Veedie
Erhaltung der 100 peloponnes nicht mehr die Rede sein, und man muBte sich mit Obtherrschaft, Hegcn.lonle, . machten ausgestattet. Nur geniigte es in Venedig, Versuche zur Tyrannis, Verschwérungen
Macht L Heeresfolge begniigen. Es beginnt ein kiinstliches, mit den -merkwurdlgstcn vf:rarmter Nobili und.Gefahren von auBen abzuschneiden, Sparta dagegen hatte mit der Zeit
Mitteln obengehaltenes Sparta, und dieses ist es, mit de.sscn Schilder.ung die alten Autoren nlcl'l.t.knur ebenfalls seine verarmten Dorer, spndem die groBe innere Gefahr von seiten der
so stark beschiftigt sind. Eine Organisation, welche sich d{e schon weniger Gewordenen gibcn Perid Cir}lm und Heloten. auf dem Nacken. Venedig hatte den Gehorchenden ihr Eigentum gelassen,
muBten, um sich gegen die Geknechteten zu behaupten, die Gefahren von auflen abzuw'e ren szll;ta 1'f:n das Meiste und ]_3cste geraubt; Venedig war von seinen Untertanen in Stadt und
und auf die iibrigen Hellenen einen Eindruck des Erstaunens }1nd der Fur§ht heworzul?rmge;l. Ge lﬁt geliebt, Sparta entsetz.hch g.ehaBt; Yencdig begehrte im Grunde nach auBen nicht mehr
Wenn es wirklich noch zur Zeit der Perserkriege 8000 Spartiaten gab, wie Herodot v1e11c1§ t Macht zu haben, als es zu seiner Slc_herhelt bedurfte; Sparta iibte eine bedrohliche auswirtige
schon etwas hoch annimmt, so waren dieselben bereits auf das Euro.tastal unq auf Messenien Pohuk. und muBte die Abh.éing'lgkelt der ibrigen Griechen wiinschen, damit dieselben nicht
verteilt, jedenfalls nahm die Zahl bald darauf sehr schl}ell ab. Man erd ka‘t.lm }rregehent wenn auf selil'thnterworfenen e.lnw1.rkten. Vom Ephorat wird wohl das neue, raffinierte Sparta
man die mit dieser Sachlage zusammenhingenden Einrichtungen in eine ursichliche Verbindung wels.ent ich ausgegangen sein, cin ganz bespnderer Hohepunkt der vollendeten griechischen
setzt mit der Erhebung der Ephoren. g go 13, dIPlevolllhger Gleichheit aﬂ?f 'Burgcr in Sitte und Bildung, mit méglichster Aufhebung
Das Ephorat Entstanden waren dieselben bekanntlich schon wihrend des ersten messenischen rlefges, es individuellen Lebens, 4cs xat’ diav ZAv, mit Fille der Mufe, mit Verachtung des Erwerbes,
undseinZweck 1o Syellyertreter der abwesenden Konige, besonders fiir das Rcchtsprs:chen. Aber zu indang | mit ausschl_lethher Betreibung dessen, was den Staaten Freiheit bringt. Von allen Poleis er-
des VI. Jahrhunderts muB eine eigentliche Staatsveriinderun'g erf.c?lgt' sein, an erl.chc sich dann i strcbte,_ heiBt es, nur Sparta von Staats wegen das, was das allgemeine Ideal der Hellenen
das iibrige anschloB. Die Ernennung der fiinf Ephoren wird nimlich den Kon.lgcn etllfzg.gen ‘ war, die Kalokagathie. '
und zur Sache einer alljihrlichen Volkswahl gemacht. Das Amt Wurde mit einer re 1ugblosi:)n '1}?168 hatte man zustande gcbr?cht, indem schon das Familienleben, das Kind und seine Er- Die Bildung
Weihe umgeben, wie das Konigtum sie nicht besal, cs wurden ihnen sogar .Hlmm_e }f eo f-- ziehung }lnd dann der ganze weitere Lebenslauf des einzelnen weit strenger dem allgemeinen vor Menschen,
achtungen gestattet zum Behufe der Konigsanklage. Sie stimden vor den Koglg(zl l;11c t auf; unltcilrtamg gemacht wurde als irgendwo sonst in Griechenland. Man bildete vor allem lauter %52?;‘:%;“
das einzige Ehrenvorrecht der letzteren vor den {ibrigen Biirgern b(istand darin, daB sie, :;or— io }S e Menschen, v‘.relche neben den iibrigen Griechen abstachen und kaum mit ihnen ver- Jfrmd sind
claden, erst auf die dritte Mahnung zu erscheinen brauchtcn,. wihrend sonst jeder an elrle ehren kon.nten. D1e. Unent.rmnbarkeit, anderswo mit Gewalt gehandhabt, ergab sich hier
auf den ersten Wink eines Ephoren eiligst und eifrigst iiber die Agora gelaufen kam. All- von selbst,. msofern ein .Sparuate sich drauBen iiberall schlecht befinden muBte, wenn er nicht
monatlich schwur man sich gegenseitige Eide, die Konige alif ‘Beobachtung der Verfassung, etwa als s1egrelc}.1<:r Kricger auftrat. Der Trost lautete nach dem bekannten Sprichwort: Dir
die Ephoren im Namen des Staates auf Treue gegen ein Konigtum, welches. selef seinem ist Sparta ‘als Heimat .zugefallen, diesem muBt du Ehre machen! Spartam nactus es, hanc orna!
Eide treu bleiben wiirde. Auf den ersten Blick ist man versucht zu glaub‘en, dxe. Veranderunlg1 Andf:rerselts war es"m.cht schwer, die Fremden auch ohne Verbot fernzuhalten; sie gingen
sei eingefiihrt worden etwa gegen Geliiste eines Konigs nach.der Tyrannis, al.l.exp, wenn auc gewil3 spbalc'l als mog!lch wieder fort, und wer nicht muBte, kam niche.
die Art und Weise ausdriicklich festgesetzt war, wie iiber einen fehlbaren K?n}g durgh eine h"Nun ist die Ehe mit den merkwiirdigsten MaBregeln umgeben, scheinbar im Sinne einer
groBe Kommission, bestehend aus den Ephoren, der Gerusie und dem anderen Kénig, Ger1ch't zu ochst"w1.llkommenen Rasseziichtung. Dahin gehért die kérperliche Vorbildung der Midchen
halten sei, so erscheint sie bei niherer Betrachtung doch eher alf Resgltat eines aﬂgememeg ZII; moghchstcn. Kraft und Gesundheit. Bei niherer Priifung aber scheint es, als sei bereits
Zustandes. Das Ephorat ist, wenn es auch gegen HFrrschergelustc cinzelner Begabter un ﬁu den Ehen ein Unsegen gewesen, welchem man durch Gesetze und Gebriuche aller Art
Begehrlicher, auch wohl gegen Revolutionsgeliiste einzelner Herunter.gekommener mailg l(IilS I/;'ttii .abhelfen vyollen. Lykurg,_ heiBt es, habe verordnet, daB das Kinderzeugen eine fiir die
Leben gerufen worden sein, eines jener Damoklesschwerter, yvelche eine ganze }%e;ilsc. t:r(l1 e 4 urdigen gemeinsame Sache sein solle, und habe damit alle leere(!) Eifersucht abgeschnitten;
Kaste iiber ihrem eigenen Haupte aufhingt. Daher das michtige Treiben auf Gleic }ellt fer 1e Recl"ml.mg sei gewesen, daB auf diese Weise die Biirger nicht vom ersten besten (d. h.
Geniisse und der Lebensweise, auf Unmoglichmachung und Wertlosmachung von angehautter vom zufilligen Gatten), sondern vom Trefflichsten wiirden erzeugt werden, sobald man sich

beweglicher Habe. Wie armselig nimmt sich daneben das Sykophantenwesen der l?emokratie'at}lls! tiber Grun de und Folgen des Gesagten Rechenschaft gibt.
Die Kompe-  Die Ephoren handelten nicht nach Statuten und Gesetzen, sondern nach eigener A.ns1c aht, ~ Das Kgld_gehortc dann in der Tat der Kaste mehr als dem einzelnen, und schon frithe begann Die spar-
‘e';;z;;,'of:,: wie sie ihnen der Augenblick eingab; sie lieBen den schuldigen Beamten nicht etwa sein Jahr Jene unzihlige Male geschilderte gemeinsame Erzichung, welche dann den Spartiaten durch Zf:;,s,f:; ik

22 23



Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

Staat und Nation

das ganze Leben begleitete. Jede Altersstufe meisterte und beau.fsichti‘gte die n'ifchStjiingere, = man in Athen Trunkmc auf Wagen wegfiihren sah und in Tarent die ganze Stadt betrunken
und gar nie waren die Leute Zonpot épxovrog, ohne jemanden, der sie regierte. Ab.haqung, Ij“cld- b war, Wll{de keine Ausnahme gestattet, indem gerade bei Festen dieser Art die gefihrlichsten
diebstahl, Leibesiibungen, Wettkimpfe fiillten die Zeit der Jugend aus, wobei eine absicht- Verschwdrungen hitten ausbrechen konnen.

liche Verrohung kaum zu verkennen ist. Die blutigen GeiBelungen vor dem Altar der Artemis ! Dieses Vol'k ist cben i'ibcrhaupt ein Heer, und sein Staat ist der eines Lagers, oTpotomédou moNireio. Die Heeres-
Orthia, einer zu Wahnsinn und Mord treibenden Gottheit, die man nicht den Mut gehabt hatte ’f Zu den Stadtsgeheimnissen gehdrte jeweilen die Zahl der Auszichenden; die Zahl ihrer Ge- €richtungen
ins Feuer zu werfen, waren eine Ausnahme in der ganzen griechjschen Welt und cine wahre ' fallenen erfuh.r man auch nach einem Siege nicht leicht, und vollends nicht hach einer Nieder-

Schule der Ferozitit und ebenso der morderische Wettkampf der Epheben. Das Ziel d'er .Er- - lag_e, wenn n1§ht ein Epaminondas da war, der die Zahl dennoch ermittelte. Nach Leuktra

zichung war besonders, den kiinftigen Krieger und Aufscher der Ge.knechteten.an (-116 ihm : befahl er nam11ch, zuerst sgllteg di.e l?undesgenossen der Lakedimonier ihre Toten abholen und

ndtigen Fertigkeiten und Entbehrungen zu gewGhnen, weshalb auch <.11e Gymnastik, die sonst \ dann erst.dui L.akedamomer 'dle ihrigen; erst als es sich zeigte, wie wenige jener waren,

in ganz Griechenland sich so reich entwickelte, hier nur in einem bestimmt :abgerflessenen Urr}- muBten die ubr}gen 1000 LCIC.I.lCn Spartiaten und Peritken sein.

fang gepflegt wurde. So kam es, daB Sparta trotz tats:eichlich.er .Obera:ufsmh‘t tiber Olympia Zum spartanischen Stil gehorﬁe bekanntlich das Gliicklichpreisen der Familien Gefallener

nur wenige Olympioniken und bis auf Herodot nur einen cinzigen Sieger 1m Viergespann, ; und die heroischen Reden der Miitter, welche bei Plutarch in einer eigenen Sammlung (Apoph-

den Konig Demaratos, aufzuweisen hatte. Lesen und Schreiben wurde' nicht ge.lemF, alle A : Fhegmata Lacacnaru‘m) zu lesen sind. AuBerdem aber hatte man fiir nétig befunden, fiir die-

Bildung war eine miindliche oder musikalische. Im hochsten (%r.ade bezeichnend fiir die An- - jenigen, 'welche gezittert hatten, d. h. in der Schlacht geflohen waren, eine Ehrlosigkeit, Atimie,

sicht der Spartaner selbst von ihrer Erziehung und deren Qolmsche‘r Tc?ndenz ist, was von in Bcrmt'schaft zu haltti:n, welche mit komischer Fiirchterlichkeit ausgemalt wird. — Seit

den sogenannten Mothakes gemeldet wird. Man hatte nimlich, gewiB nicht von Anfang an, 'S Sphakteria begann man jedoch in Sachen der Atimie etwas behutsamer zu werden. Bald darauf 425

sondern erst bei der einreiBenden Ungleichheit unter den Spartiaten die Gewohnheit auf- : fand"dcr Staat auch schon hohe Geldstrafen angenehm.
kommen lassen, daB den SShnen der Reichen Genossen (wohl aus den Peri&iker} odeF Heloten) : "Hoc.hst rperlfwﬁrdig ist die Stellung Spartas im Reiche des hellenischen Schénen. Diese Spartes
beigegeben wurden, welche deren Erzichung und namentlich die Gygmastlk mltmaf:hten. { ku:nsthch einseitig gemachten, auf véllige Gleichheit der Lebensweise und auf bestindiges gz;l‘i::"g’ zum
Lykurg, d. h. der spartanische Staat, gewihrte dann solchen das volle Biirgertum, und in der : Niederhalten der unterworfenen Kasten gerichteten Menschen waren doch Griechen und

1

Tat war dies bei Leuten, die nicht bloB mitgeturnt, sondern auch sonst manches gehdrt und bedurften schon fiir ihre Géotterverehrung der Kunst in demselben weiten Umfang wie ihre

gesehen hatten, das kliigste, was man tun konnte. Einige der beriihmtesten Spartiaten, Kalli- ; Stammesgenossen iibe.r.all. Der Staat war zu Zeiten reich genug, um dic Heiligtiimer aufs
kratidas, Gylippos und Lysander, waren solche Mothalfes. y ot | ?rachtvollstc zu schm.t.1ck.en. Die bildenden Kiinstler wird man den Spartiaten erlassen; galten
Das Leben in~ Der Spartiate genof dann sein Leben lang in der Tat jene Fiille von Mufe, d. h der Nicht- g ja 4och auclll bei df:n tibrigen Griechen die allergroBten Meister der Plastik als Banausen, blo8
Mufle ohne o heit welches ein so teures Ideal auch aller iibrigen Hellenen war, nur daB diese noch mit ; w?ll man sich keine kérperliche Bemithung als edel vorstellen konnte, und wire sie auch
o Volksversammlungen und Gerichtssitzungen beschiftigt waren, welche in Sparta Wegﬁel'et.l. mit dem michtigsten Aufschwung des Geistes verbunden gewesen.
Es war ein Leben ohne Erwerb, mit zeitweiliger Beaufsichtigung des Landloses der Familie Zunichst befremdet einiges Unschéne in der spartanischen Symbolik. Thr Kriegsgott war
und mit sehr freier Verfiigung iiber den beweglichen Besitz (Tiere, Vorrite, Hglotc?n usw.) gefssselt dargestellt, damit er ihnen treu bleibe, — wihrend Athen denselben Sinn soviel
des Nachbars. Gold und Silber waren auBer Verkehr, Eisengeld muBte fiir das wirkliche Be- : schéner auszufiriicken wubBte, indem es einfach die Siegesgdttin fliigellos (dmtepog) bildete.
diirfnis gentigen. ' . _ : e - Aulc}il Aphrodite war in Sparta gefcsse}t gebildet, als Andeutung der ehelichen Treue, von
DieBeschifi-  Alle Zeit der Spartiaten, wenn sie nicht im Kriege waren, ging nun la.ut Plutarc Min welcher man nach derp oben Mitgeteilten besser getan hitte, kein Aufhebens zu machen.
gungen der 1< Tanzen, Festlichkeiten, GenuB, Jagd, Leibesiibung und Gespriichen. Hierbei ist nur eins " Indes konnte dergleichen reichlich aufgewogen erscheinen durch die vielen Nachrichten Poesieund Mu-
S vergessen, das unentbehrliche bewaffnete Streifen im eigenen Lande, ohne welches lakedimo- iiber den Betrieb von Poesie und Musik in Sparta. Wie einladend lautet es, wenn nicht nur in % i Sparta
nische und messenische Heloten und Peridken schwerlich ruhig geblieben wiren. Auch die- der Stadt ein Kultus und ein Heiligtum der Musen vorhanden waren, sondern sogar zu An-
jenigen, welche in Sparta selbst verweilten, waren stets zum.augenblicl.dichen‘ f‘&ufbruch ' fang der Schlachten die Konige den Musen opferten. Man zog hier zum Kampfe aus nicht
geriistet. Das beriihmte Zusammenspeisen in Gesellschaften von fl..mfzchn, d.1e Syssitien, Patte unter Tron.apetenschall, .sondern unter dem Klang von Fléten, Lyren und Kitharen. Der Kreter
(wie auf Kreta die Andreia) keinen anderen Zweck. Die Geselhg'keltt We:lche in anderen Stac?ten . Thaletas wird schon mit Lykurg zusammengebracht; seine Gesinge trieben durch Melodie
ihre Gestalt vom Symposion und von der Agora empfing, war hier c%w einer mehr Qder weniger und R.hyth.mus zu Gehorsam und Eintracht an, sie hatten etwas Wiirdiges und Beruhigendes.
cistreichen Wachtstube und eine Schule des Spottes, den man sich zwar v§rb1tt€n konnte, Um die Zeit des zweiten messenischen Krieges treten dann Terpandros von Lesbos und Tyrtios
aber eher kliiglich wird geduldet haben. AuBer der schwarzen Suppe, d. h. einer sechr derben . der Athener auf. Terpandros, der die Kithara von vier Saiten auf sieben gebracht, wurde bei
und kriftigen Speise, die sogar in Athen fiir Feinschmecker nach.igekocht wurd.e, .kam a1.1ch schwerer Unrl.l_he berufen, weil das Orakel gesagt hatte, es wiirde Verschnung eintreten, wenn
dic von den einzelnen gelieferte Jagdbeute auf den Tisch, und hthst?vahrschgmllch speiste der Med?ymnaer auf den Saiten spielte, und in der Tat umarmte man sich bald mit Trinen. In
der Spartiate besser als z. B. der mittlere athenische Biirger. Nur in emer Bezwhtlng Wurd'(i . 2en wenigen erhaltenen Worten preist er Sparta, allwo bliihe die Lanze der Jiinglinge und die
cin hartes Opfer gebracht: der GenuB des Weines war auf das Sorglichste besc}}rankF, wei ellsm'gena’e Muse und das Recht auf weitem Markte. Mit Tyrtdos aber holte man sich nicht
die Sicherheit des Staates von bestindiger Niichternheit abhing. Selbst an den Dionysien, da nur einen Dichter von Gesingen, sondern einen heftigen Parinetiker, wie ihn Sparta selber

24 25



Staat und Nation Die Polis in ihrer historischen Entwicklung
g=d

gar nicht hitte hervorbringen kdnnen. Sein Tun in Sparta ist zwar stark sagenhaft tiberliefert, Es bleibt noch iibrig, in méglichster Kiirze die Resultate dieses Staats- und Volkswesens Die Resultate:

“ber bedeutende Reste seiner Elegien sind noch vorhanden, und wir wissen nun, wie athenisches b e zu betrachten, wie sie sich im Verlauf der Zeit geoffenbart haben. Schon oben ist gezeigt Feloponmesi-.
Pathos sich im Dienst von Sparta und zum Hohn gegen dessen Opfer .ﬁuBcrte. Gegen Ende worden, daB auf weitere Helotisierung des Peloponneses verzichtet werden muBte; man nahm e Péiﬁ'l‘}i"‘
des VII. Jahrhunderts dichtete wenigstens der in Sparta erzogene und freigelassene Lyder Alk- den Arkadern Tegea und den Argivern die Thyreatis, im iibrigen aber muBte man sich mit /"¢ %
man im Dialekt des Ortes, und es wird versichert, daf} die nicht sehr wohltonende Sprache seinett ’ der Hegemonic iiber moglichst vicle Peloponnesier und mit deren Heeresfolge begniigen. Eine Tyrannen
Gesingen doch nicht an der Anmut geschadet habe. Die spiteren berithmten [?ichtt?r mieden Sparta, ‘. Staatsform, welche den Spartiaten vollig unleidlich schien, ist im Laufe des VI. Jahrhunderts

und spiteren Musikern, wie Timotheos, bekam der dortige Aufenthalt nicht immer gut, aber . dyrch sie an V}elen Stellen mit Gewalt verdringt worden, die Tyrannis, und zwar nicht nur

die Musik war und blieb hier auffallend im Vordergrunde des Lebens und hatte ihre sehr aus- ; die pcloponnesmc.he. (Kypseliden in Korinth, Aschines in Sikyon), sondern auch diejenige auf
gezeichnete Stelle auch im Felde und bei Festen. Sorgsam hielt man die alten Gesénge im Ge})rauch u?ehrer.e'n InSFhl 1 Hellas und an der Kiiste von Ionien. Aber mit ihren Interventionen gegen

und lernte sie genau. Alle Gattungen des ilteren Chorliedes waren darin vertreten, upd im Zu- die Peisistratiden in :Athen mischten sich die Spartaner in eine Sache, von der sie nichts ver-
sammenhang mit den gymnastischen und kriegerischen Tinzen muB Gesang und Musik das Da- & standen; alles, was sie bezweckten, schlug ins Gegenteil um, Athen wurde demokratisch und

sein tiglich beriihrt haben. Man wagte Sparta allegorisch darzustellen als Weib mit einer Lyra.

it el nahm an Macht und GréBe zu. Da beklagten sie, sagt Herodot, ein doppeltes MiBgeschick:
Dies alles aber beweist noch keineswegs, daB die Spartiaten eine stirkere musikalische An-

sie hitten Leute, die ihre Gastfreunde gewesen (Hippias), aus Hab und Gut getrieben und dafiir

lage oder Begeisterung gehabt hitten als andere Griechen. Die Musik aber war damals noch von"d.en AtheneEn keinen Dank genossen; man sah jetzt ein, daB nur Tyrannen Athen in der
eine Heilkunst, und nun faBt ein Spiterer, der aber manche gute alte Kunde besaB, das ganze gehorigen Schwiche und Ergebenheit gegen Sparta erhalten kdnnten.
Phiinomen in folgende Worte zusammen: Die Spartaner verstanden nichts von der Musik, denn Das Ver.l.lal'tcn Spa.rtas in den Perserkriegen war dann blinder Egoismus und kaltes Preis- Sparta in den
ihnen war mehr an Leibesiibung und Waffen gelegen. Wenn sie aber der Hilfe der Musen bedftrften g?bel.l der iibrigen Gr1ec.hen, in der Meinung, den Peloponnes, etwa gar mit Willen der Perser, Perserkriegen
gegen Krankheit oder Geistesstorung oder ein anderes allgemeines Ut.zgemach, dann lteﬁen ste'auf f'uz su;h behaupten' zu kd'nnen_. Zun} Kriege von Marathon kamen die Spartaner absichtlich zu
delphischen Rat hin fremde Mdanner kommen, als Arzte oder Sﬁhnpnetster — worauf die IYIus1.ker | = spit; im Xerxeskriege wird d1.e kleine Schar des Leonidas absichtlich aufgeopfert, damit Sparta
von Terpandros an aufgezihlt werden. Wohl war die Stellung dieser Kunst eme machug‘e, r ruhmvoll dastehct und doch seine Hauptmacht nicht der Niederlage auszusetzen brauche. Was
und Alkman erkithnte sich zu sagen: Treffliches Kitharspiel geht dem Schwert voran (¢pmer Yop :' cs brauchte, damit gegen den spartanischen Willen nur die Schlacht von Salamis méglich wurde,
dvra T G1dépw TO Kahdig KBapicdev), aber an und fiir sich schitzten die Spartaner am aller- f ist aus Herodot_ bekannt. Beim Beginn des Mardonioskrieges glaubte man hinter der vollendeten
wenigsten von allen Menschen die Poesie und den Ruhm, der von ihr zu gewinnen ist. 1 Is'thmosmau'er in a}]em Ernst des Kampfes miiBig gehen und Hellas im Stiche lassen zu kénnen,
Die Brachy-  Statt aller Literatur hatte man die kurze Rede, die Brachylogie, fiir welche das Wor? Lal?o- k bis der weise Chileos von Tegea den Spartanern begreiflich machte, es mdchte doch noch
logie 1icmus zum Gattungsnamen geworden ist. Die Sache wurde bereits frith sehr a}bsmhthch | andere Eingangspforten in den Pelopomes geben, wenn etwa einmal Athen und Persien zu-
gepflegt. Als man fiihlte, daB gegeniiber dem RedefluB anderer' Grl.echcn. doch nicht mehr sammc?nh1eltel}. Und nun erfolgte in der letzten Stunde der wichtigste EntschluB der spartanischen
aufzukommen wire, legte sich Sparta absichtlich auf die Kiirze, vielleicht nicht ohne Ahpung, Geschichte: die groBe Sendung der ganzen Heeresmacht. Mit dem Siege von Platii wurde die
wohin es andere Poleis mit lauter Rhetorik und Wohlredenheit bringen wiirden. Im politischen schqn ycrlorene Handhabe der gesamtgriechischen Angelegenheiten wieder fest ergriffen.
Verkehr lernt man den lakonischen Redner nur durch nichtlakonische Berichterstatter kennen, Bis ins VI. Jahrhundert scheinen sich die Spartiaten, wie die alten Rémer, alle geglichen zu
unter welchen jedoch gerade der wichtigste, Thukydides, keine Belehrung gibt, weil er selbst ha})en; sie hasten alle nur einen Gedanken, ein Recht gekannt: Spartas Macht zu erhdhen
durchgingig nach einer erstaunlichen Kiirze strebt und diese auch den Rednern anderer Staaten l(lTYEI ZT-mme. alizew). Selthe.r aber lcz:nt man .einzelnc michtige Individuen kennen, alle in heim- Die maichrigen
anpadeiken Vb5 . . licher EmpSrung gegen die gesetzlichen Einschrinkungen und Entbehrungen der Heimat, ja [ividuen
Religio,  Von der besonderen Farbe, welche die griechische Religion in d_lesem' Staate annahm, ist in einer l.taum verhaltenen Wut gegen Alles und Jedes.
f""‘*ff?‘.’e' kaum notig etwas zu sagen. Man hatte Delphi als bestindige Autoritit fiir d‘1e‘ Kulmssaghen; Schon im VI. _]ahrhundert tritt uns die furchtbare Personlichkeit des Konigs Kleomenes Kleomenes
uperstition . "~ verfeste aber waren in diesem Staat ohne gewerbliches Tun und politisches T.l'eleI.l, entgegen, welchem die Ephoren, wie es scheint, keinen rechten Widerstand mehr leisten konnten.
ohne Symposion und Agora, ohne Volksversammlung und Volksgericht ganz eigenth.ch ein Elgenthche Bestc?chung wies er wohl einmal ab, daB aber in seinem Hause doch tiglich von
Ausdruck des Lebens, wie vielleicht kaum irgendwo in Griechenland. Wegen Hyakmth@n solchen I?m_gen die Rede war, verrit uns bei einem anderen AnlaB sein achtjihriges Tochterchen
und Karneien und Mondphasen konnten die wichtigsten Kriegsziige verthob.en. werden; im Gorgo mit 1hrc_r Warnung: Vater, der Fremde (es war Aristagoras) wird dich gewiB bestechen,
Kriege selber wurde dann der dazu gehdrende Kultus mit groBter Gepau'xgkt?lt. mnegehaltcn- wenn du ihn nlcljt stehen lissest und weggehst. Sein sonstiges Tun ist ein ganzer Haufen von
DaB in Sparta iiberhaupt eine beschriinkte Superstition herrschte, daB die cinseitige Ausbildung Frevel gegen Gdtter un'd Mensch(?n, vermischt mit abscheulichem Aberglauben; derselbe
der spartanischen Képfe und Gemiiter sich hier strafte, geht aus dem Tun eines Kleomenes Mann, welcher .d1e Pyth}:; gegen seinen Mitkonig Demaratos bestach, konsultierte bei jedem
und Pausanias unwiderleglich hervor und vollends aus der Rechnung, 'welche sich .Lysander Xogl}llaben den embalsamlertep Kopf eines ermordeten fritheren SpieBgesellen. Seine Flucht, die
gegeniiber dem in Sparta herrschenden Aberglauben gestatten durfte, Dinge, welclle in Athen, Eu hetzang d.er Arkadert seine Riickkehr und sein Wahnsinn und Selbstmord lauten in der
wenigstens bei den leitenden Klassen, damals schon véllig undenkbar gewesen waren; Aber- rzihlung bel‘ Herodot wie ein boser Traum. Hochst bedenklich war, daB man den Mann,
glaube und ruchlose Beniitzung des Aberglaubens anderer wechseln hier ab. gerade auf seine arkadischen Machenschaften hin, aus Furcht wieder nach Sparta zuriick-

26 _ 27



Pausanias

Leotychides

Staat und Nation

fiihrte, damit er wieder herrsche wie friiher. — Dann folgt, dhnlich aus Aberglauben und Ruch-
losigkeit gemischt, Pausanias. Bin spartanischer Anfiihrer, welcher einmal eine Schlacht von
Platii gewonnen, war vielleicht iiberhaupt nicht mehr zu bindigen; allein dieser in seinem
Groll gegen das ganze bestchende Sparta versprach sogar den Heloten Freiheit und Teilnahme am
Staat, wenn sie mit ihm aufstehen und ihm helfen wiirden, alles iber den Haufen zu werfen.
Was er vorher mit den Persern angesponnen, die Unterwerfung aller Griechen, auch der
Spartaner, unter den GroBkonig, hatte ihm nur eine kurze Haft zugezogen und er war (ohne
Zweifel um Geld) wieder frei geworden, diesmal aber, bei dringender, naher Gefahr muBiten
die Ephoren zugreifen — und doch gab ihm einer und der andere von ihnen noch einen ver-
schwiegenen Wink, so daB er in den Tempel der Athene Chalkioikos fliichten konnte. Hier
fand er dann allerdings das weltbekannte Ende, wahrscheinlich, weil es jetzt, unter allgemeinem
Aufschen, zu gefihrlich gewesen wire, ihn zu retten. — Der Sieger von Mykale, Leotychides,
der sich auf einem Feldzug nach Thessalien hatte erkaufen und — auf einem Armel voll Geld
sitzend — erwischen lassen, starb als Fliichtling in Tegea. Gleichwohl wurde in Sparta weiter
bestochen, sobald etwas erreicht werden sollte; nur durfte man sich nicht auf die Konige
beschrinken, welche ohnehin zu sehr beobachtet waren und in der Regel zu wenig vermochten,
wie denn spiter Perikles mit den zehn Talenten, die er jihrlich nach Sparta flieBen lieB, um
den Ausbruch des groBen Krieges hinauszuschieben, alle Angesehenen zu beriicksichtigen pflegte.
Eines aber war den Spartiaten klar geworden: die groBe Versuchung, welcher ihre Leute bei
langen und wichtigen Kommandos auBer Landes zu unterliegen Gefahr liefen. Aus diesem

Preisgabe der Grunde wahrscheinlich gaben sie ihre begonnene Hegemonie iiber die Griechen preis und

Hegemonie und
der drittemesse~

lieBen die Athener die ihrige vollenden. Die wirkliche Lage der Dinge verriet sich nach

nische Krieg dem groBen Erdbeben des Jahres 464 durch einen allgemeinen Aufstand der Heloten von Lake-

Die Politik bis
zum Pelo-
ponnesischen
Kriege

dimon und Messenien, welcher nicht umsonst der dritte messenische Krieg heiBt. Mit Hilfe
ihrer peloponnesischen Bundesgenossen wurden die Spartiaten nach neunjihrigem Kampf
wieder Meister. DaB sie auf Befchl des Orakels von Delphi die Gegner muBten infolge eines
Vertrages abzichen lassen, statt sie vernichten oder mindestens noch einmal knechten zu k§men,
war fiir Spartas Macht schon ein deutlicher Schritt abwirts, allein man machte wenigstens
noch selber fertig!

Was Sparta in den nichstfolgenden Zeiten von Feldziigen auBerhalb des Peloponneses unter-
nahm, war etwa unvermeidliche Pietitssache, wie die Hilfeleistung an das stammverwandte
Doris und spiter an Delphi gegen Phokis; in den bdotischen Hindeln hitte es gerne Tl‘leben
zur Gegenpolis von Athen erhoben; es half siegen bei Tanagra und fithrte sogar em.mal
seine Peloponnesier nach Attika, allein dies alles nur wie gelegentlich und ohne Elfer.
Mit dem AbschluB des sogenannten dreiBigjihrigen Stillstandes lieB Sparta die Meinung
aufkommen, es wiinsche nur noch Behauptung des Status quo (té mépxovra owZewv) und fiirchte
denselben durch Kriege zu gefihrden; Klagen seiner Verbiindeten gegen Auswirtige iiberhdre
es leicht und schenke ihnen keinen Glauben. DaB zu dieser zogernden Weise die heimlichen
athenischen Bestechungsgelder das ihrige taten, unterliegt keinem Zweifel; doch wirkte auch
cine richtige Beurteilung der Sachlage mit, Sparta hatte wirklich seine Prinzipien (td dokodv fiuiv),
wie Thukydides den Konig Archidamos sagen 1iBt; es unterschitzte den Gegner nicht und
baute nicht zum voraus auf dessen Fehler, d. h. es war der Phantasie und dem Augenblicke
nicht untertan wie Athen mit seiner Volksversammlung; es wurde gefiihrt von einer Regierung.
So konnte denn Sparta, als der Peloponnesische Krieg endlich ausbrach, formlich erkliren,
es wolle Hellas befreien; es hatte entschieden die zahlreicheren Sympathien auf seiner Seite.

28

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

In der ersten Hilfte des Krieges behielt man bereits gerne die Spartiaten im Peloponnes
und sandte, wo mdglich, Heere von Bundesgenossen mit spartanischen Anfiihrern aus; daf8
sich im Jahre 425 auf Sphakteria 292 Mann, darunter nur 120 Mann von der herrschenden
Kaste an die Athener ergaben, konnte jetzt ein Ereignis von der gréBten Bedeutung sein, und
die Athener wuBten recht gut, weshalb sie den spartanischen Antrag auf Austausch der Ge-
fangenen gegen ebenso viele Gefangene aus Athen zuriickwiesen. Der Kredit Spartas erhob
sich dann wieder durch die Fithrung des Brasidas, einer der wenigen sympathischen Gestalten
seiner Kaste, deren Hauptpersonen ihn freilich nicht mochten und nicht geniigend unterstiitzten.
Der sogenannte Friede des Nikias war doch erwiinscht, indem er wenigstens fiir den Augen-
blick die innere Krisis still zu stellen gestattete. Immerhin erscheint Sparta in den Jahren dieses
sogenannten Friedens eher im Nachteil und der athenische und demokratische Einflu auf der
Halbinsel im Wachsen, erst die sizilische Expedition der Athener, und was sich daran hing,
machte den Spartanern griindlich Luft. In der zweiten Hilfte des Krieges war ihnen zunichst
der Peloponnes sicher, und sie konnten, beraten von Alkibiades, wieder Attika schwer heimsuchen
und durch ein Biindnis mit K6nig Dareios Nothos sowohl Geld fiir ihre jetzt unentbehrlichen
Flottenziige als auch die Hilfe seiner Satrapen gewinnen, freilich, indem sie dem Kénig die
Griechenstidte von Kleinasien zusprachen. Mit dem Siege von Agospotamoi und mit der
Ubergabe von Athen unter den kliglichsten Bedingungen schlof der Krieg, und Sparta
genoB hinfort mehr als drei Jahrzehnte hindurch im ganzen genommen das Supremat in
Griechenland.

Die Leitung des Staates und seiner Politik in den spiteren Zeiten des Krieges gehorte gewil DieLeitung des
Staates in
dessen spaterer

weniger dem zeitweise gemiBhandelten und durch Alkibiades in seiner Hausehre schwer

und wahrend

desselben

gekrinkten Konig Agis als einem Verein fihiger Spartiaten an, welche das Ephorat in ihren zeit

Hinden gehabt haben werden. Diese miissen jene Anfiihrer ausgesucht haben, deren einer
ein ganzes Heer wert war, indem sie Scharen von Bundesgenossen und Ssldnern so zu brauchen
wuBten, als wiiren es lakeddmonische Heere. Agesilaos bekam zu seinem Zug nach Kleinasien
nicht mehr als dreiBig eigentliche Spartiaten mit, im Grunde nur einen Kriegsrat. Dem gewdhn-
lichen Vorgeben nach hitte diese neue spartanische Hegemonie vor der fritheren athenischen
den Vorzug gehabt, daB8 Sparta weder Schiffe noch Geld, sondern nur Unterordnung verlangte,
allein in Wirklichkeit hiufte Sparta jihrlich, zumal aus den Zahlungen seiner Untergebenen,
tausend Talente an, und ob das Werben (otpatohoyeiv) in den Lindern derselben ohne allen
Zwang geschah, kann man nicht wissen. Gesichert war die Herrschaft Spartas einstweilen
wesentlich durch die Parteien, welchen es iiberall, auch mit den iuBersten Mitteln, zum Siege
verholfen hatte. Im Munde dieser Anhinger und derer, die ihnen nachschwatzten, ist Sparta
jetzt der ,,Erzicher” von Hellas, nachdem einst Perikles im Namen Athens denselben An-
spruch erhoben.

Allein bei niherem Zusehen war dieser Staat von groBen und unheilbaren inneren Ubeln Die innern

bedroht. Zunichst der Mann, in welchem er sein Hauptwerkzeug, seinen Ausdruck anerkannte,
Lysander, welche Gestalt! In ihr verbiindet sich die Ruchlosigkeit des innerlich gegen die
Ordnung seiner Polis empdrten Spartiaten mit jener Routine alles Bdsen, wie sie dem iibrigen
Griechenland in der Verwilderung des Peloponnesischen Krieges eigen geworden war. Er
versteht sich auf das furchtbarste Klubwesen wie ein Athener, hilt dienstbare Schwitzer
und Lobdichter um seine Person herum und 3Bt sich opfern wie einem Gott. Wie von Alki-
biades in Bezichung auf Athen, so hieB es von ihm: Sparta hielte nicht zwei Lysander aus,
nur daB Alkibiades noch immer die sympathischere Gestalt bleibt. Er spann zugleich Frevel

29

Ubel; Lysander



DasDulden von

Staat und Nation

gegen den eigenen Staat, um Kdnig zu werden, nicht mehr durch Aufrufen von Perisken und
Heloten, sondern, wie er meinte, durch die Spartiaten selbst. Die groben Tiuschungen (rn.lt
Hilfe von Orakeln), welche er sich zu diesem Zweck erlaubte, geben einen merkwiirdig
geringen Begriff von dem Verstand seiner Landsleute in diesen Dingen. i

Was aber die Krifte des spezifisch spartanischen Lebens schon seit dem Peloponnesischen
Kriege aufzuzehren begann, war der jetzt nicht mehr zu hemmende Privatbesitz und — in
naher innerer Verbindung damit — die rasche und gefihrliche Abnahme der herrschenden
Kaste.

Jener Krieg hatte die Spartiaten ganz anders unter den iibrigen Griechen und in deren Sitten
und Anschauungen herumgetrieben als je ein fritherer, und vollends hatte die Verbindung mit
Persien groBe Summen in spartanische Hinde gebracht. Das alte geschlossene Wesen brach
jetzt vollig auseinander, und der Staat lieB fortan die Bereicherung der einzelnen offenbar
auf sich beruhen. Der Jammer dariiber, daB die Ausartung mit dem hochverdienten Gylippos
angefangen habe, welcher die Marke (Skytale) an den Sicken mit Staatsgeldern nicht be-
merkte und 300 Talente entwendete, ist ganz unrichtig angebracht, denn Kassendiebe hatte
es lingst gegeben; das nunmehrige Dulden von angehiuftem Privatbesitz war das Entscheidende.
Zugleich aber gingen auch mit dem alten Besitz, mit den Landlosen der Spartiaten, groBe Ver-
inderungen vor. Das Landlos war hier eine sehr ernste Sache und hitte in seiner Figenschaft
als Basis der herrschenden Bevolkerung auf alle Weise geschiitzt werden miissen. Michtige
lieBen sich nunmehr von anderen Reichen ins Testament setzen und stieBen die Verwandten der
letzteren aus dem Erbe. Dieselben verarmten und sanken in Unfreiheit und Unvermagen zu edlem
Streben, in Neid und Hafl gegen die Besitzenden. Es gab seither eine vornehme und eine geringe
Schicht unter den Spartiaten selbst.

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

konnte gelingen, wenn man die noch vorhandenen Krifte moglichst in Bewegung hielt. Mit
Wagemut lieB sich das Ubel am besten verdecken, und Agesilaos ist einer der gréBten Ver-
tuscher unter den Herrschern aller Zeiten gewesen. Fiir alle duBeren Formen, fiir das ganze
Zeremoniell des Staates zeigte er die hichste Achtung und gegen die Ephoren legte er eine fast
kindliche Demut an den Tag. Dazu seine Religiositit und Sicherheit seines gegebenen Wortes
— im ganzen ein so vollig anderer Anblick als damalige attische Staatsminner, Feldherrn
und Feldherrnprozesse.

Bald verschaffte ihm Lysander, der anfangs noch neben ihm stand und ihn za beherrschen
gedachte, den Heerbefehl gegen die Satrapen in Kleinasien. Mit demselben Persien, welchem
man die Mdglichkeit des endlichen Triumphes im Peloponnesischen Krieg verdankt hatte, wurde
gebrochen, und zwei Jahre hindurch mit einem Heere von nur 2000 Neodamoden, halbfrei er-
klirten Heloten, und 8000 Mann von den Bundesgenossen, freilich auch mit beliebig hinzu-
geworbenen Erginzungen zog Agesilaos hin und her bis tief nach Phrygien. Xenophon, welcher
ein paar Jahre vorher unter ganz anderen Gefahren ein griechisches Heer im Osten angefiihrt
hatte, war jetzt lingere Zeit im Hauptquartier des Agesilaos und schilderte spiter in einer
cigenen Schrift dieses Namens den Feldzug und den Feldherrn mit Bewunderung, weil er hier
einen rechten spartanischen Typus preisen konnte. Andere, welche einen Uberblick iiber
diesen Zug gewonnen hatten, urteilen dann: Agesilaos und die Seinen hiitten im Grunde nichts
Ruhmvolles noch GroBes verrichtet. Noch einmal war die Verrottung der persischen Dinge,
die man lingst kannte, klar zutage getreten; allein die griechischen Dinge waren ebenfalls
verrottet, und Konig Artaxerxes Mnemon hatte jenen Krieg gegen Sparta kaufen konnen,
welchen man den korinthischen nennt.

DaB nun Agesilaos, sowie die Skytale angelangt war, durch welche ihn die Ephoren heim-

Sein asiatischer
Feldzug

396—304

Seine Riick-

beriefen, sofort gehorchte und seine asiatischen Pline — angeblich selbst zum Vorriicken auf ker nach

5 = = : 1 1 1 Allei ittelbar nach Griechenland
Weiteres Sin-  Wire nun nur die Kaste selbst wenigstens noch zahlreich gewesen! Allein unm i : . ; X g ;
. ] ; i : : ; - a un sa — ohn iderrede prei rd als ei
ken der Be- dem Peloponnesischen Kriege, bei AnlaB der Verschworung des Kinadon wird dieselbe im Ekbatana und Su ohne Widerrede preisgab, wird als ein wahres Wunderstiick gepriesen,
o f’”ﬂg

Verhiltnis zur iibrigen Bevdlkerung schon nur als ein Hundertstel taxiert. Nicht nur unter den
Pericken und Heloten, sondern auch unter den Halbkasten, die sich mit der Zeit ausgebildet
hatten, war es nimlich eine zugestandene Sache, daBl man die Spartiaten am liebsten roh friBe
(wuwv éobiav avtdv). Noch vor Leuktra war dieses Sparta in seiner Siinden Maienbliite der
michtigste und nambhafteste Staat von Hellas und doch zugleich einer der biirgerirmsten.
Ein Staat und eine Gesellschaft in solcher Lage kénnen von heute auf morgen innerlich zu-
sammenbrechen. Fiir Sparta lag bereits die Méoglichkeit nahe, daB sich eine Tyrannis erhob,
welche dann vielleicht sehr absonderliche Krifte wiirde entwickelt haben. DaB dies nicht

und in der Tat war Sparta eines solchen Gehorsams gar nicht mehr recht gewohnt. Allein es
liBt sich fragen, ob Agesilaos nicht froh war, sich von einem Abenteuer loszumachen. Nun
erschien er wieder in Griechenland, siegte mit michtigem Einsetzen seiner Person bei Koroneia
und trat dann in Sparta auf so einfach und anspruchslos wie immer, ohne einen Schatten von
Jenem gefihrlichen Hochmut, welchen andere von ihren Kommandos in der Ferne mitzu-
bringen pflegten. Und wenn die hundert Talente, welche er unterwegs vor dem delphischen
Gott niedergelegt, wirklich der Zehnte seiner asiatischen Beute waren, so brachte er neun-
hundert in den spartanischen Staatsschatz und blieb arm dabei.

Im Kriege aber muBte Agesilaos am besten wissen, daB auch Siege bei der Weni keit der Sein Verhalten
Krieg Ag , iege bei der Wenigkeit der s v
Spartiaten ihre Schattenseite haben konnten; auf die glinzende Uberwiltigung von Korinth d’exsz’/’i’:ti S
hin geschah es, daB einige hundert lakedimonische Schwerbewaffnete durch Iphikrates und

Agesialos geschah, hing am Auftreten des Agesilaos.

l “’; Retter de‘; Erwachsen ohne Aussicht auf den Thron inmitten jener schrecklichen Minner, ohne Zweifel
Verfassung un

sein Charakter Zeuge und Mitkimpfer in der ganzen spiteren Zeit des Peloponnesischen Krieges, war er im

Jahre 398, schon als reifer Mann, durch Lysander zum Kénigtum befordert worden, mit kaum
berechtigter Umgehung scines Neffen Leotychides. Mit durchdringendem Scharfblick muB
er seine und Spartas Lage beurteilt haben, ein eisenfester Wille lieB ihn auf Gier und Geniisse
der losgebundenen Spartiaten verzichten; ihre Tyrannenmanieren war er entschlossen zu ent-
behren, um dafiir wieder einmal ein Konig von Sparta zu sein, so echt und groB, als es der
nunmehrige Zustand zulieBe. Mit diesem, wie er war, beschloB er zu regieren — und nun

597 fiel schon in sein erstes Konigsjahr die Verschwdrung jenes Kinadon, welche die innerste

Schwiche des Spartanertums bloBlegte. Agesilaos mag das Gefithl gehabt haben, daB es §ich
nicht mehr um Heilung, nur noch um Verlingerung des allgemeinen Daseins handle, und diese

30

dessen Séldner vernichtet wurden, und Agesilaos, der die Reste dieser Schar heimzufiihren
hatte, brauchte alle mogliche Schlauheit, um den Zustand derselben den hohnischen Arkadern
beim Durchzug zu verbergen. Und als Konon und Pharnabazos — als persische Admirile —
die Kiiste von Lakonien heimsuchten, und mit persischem Gold Athen seine Befestigungen
herstellte, bildete sich in Sparta eine solche Stimmung aus, dal man um jeden Preis wieder
der Verbiindete Persiens werden wollte. Antalkidas, der um den Frieden unterhandelte und
denselben abschloB, soll wohl zu den Gegnern des Agesilaos gehdrt haben, allein letzterer
muBte den Frieden doch billigen, weil derselbe durch Autonomerklirung aller, auch der bsoti-
schen Stidte, die Thebaner zu schwichen versprach.

31

387



Staat und Nation

Seine Stelling  Den Handstreich des Phébidas, welcher mit spartanischer Mannschaft die Burg von Theben
e b f:ﬁ;t cinnahm, hat Agesilaos in einer Weise gebilligt, welche auf ihn als heimlichen Auftraggeber
legenheiten schlieBen lieB. Was Sparta mit der Gewaltherrschaft iiber Theben erreichte, war ein Auf-
(3826.) 1odern des Grimmes, ein Drang nach Befreiung bei allen denen, welche von ihm zu leiden hatten,
und als nach drei Jahren durch die Ethebung unter Pelopidas und Eparminondas Theben frei
wurde und mit Athen in Bund trat, war die Lage Spartas unvergleichlich viel ungiinstiger,
als wenn es dic Kadmeia nie besetzt gehalten hitte. Agesilaos aber schligt um diese Zeit die
Feldziige aus, auch wegen lingerer Krankheit, und die welche er fiihrt, sind nicht mehr glinzend
und bestehen mehr nur in Verwistungen.
DieProvokation  Nachdem in mehrjihrigen Fehden Theben und seine Verbiindeten immer kriegerischer, die
"f}{hgiff? ;"2')‘ Leute der spartanischen Hegemonie immer miBmutiger geworden, kam es zu einem allgemeinen
7% EriedenskongreB in Sparta, wo auch Epaminandos auftrat und den groBten Eindruck hervor-
rief. Xenophon beschweigt die Hauptszene, wenn aber der Bericht des Plutarch auch nur in den
wichtigsten Ziigen wahr ist, so hat Agesilaos den Thebanern unter rohen Formen von neuem
den Krieg erklirt, indem er zugleich mit den iibrigen Griechen meinte, den Frieden geschlossen
und Theben isoliert zu haben. Auf ihn fillt offenbar die ganze Verantwortlichkeit des Krieges
571 von Leuktra, obgleich dann nicht er, sondern Kénig Kleombrotos das spartanische Heer anfiihrte.
Alles wurde auf eine Karte gesetzt, wie einst beim Krieg von Platii, aber jene Zeiten und
Lewktra Krifte waren nicht mehr. Die Schlacht von Leuktra, derjenige Schlag, von welchem sich
Sparta nie mehr erholt hat, war vor allem, wie man auch die Zahlenangaben rechne, ein furcht-
barer Blutverlust fiir die herrschende Dorerkaste, auch wenn von den 1000 Lakedimoniern,
welche umkamen, nur ein kleiner Teil Dorer waren — denn die 4000 Spartiaten, von welchen
Diodor spricht, hitte man vollends lingst nicht mehr zu verlieren gehabt. Ein Zweites war,
daB das vereinzelte Theben, welches mit seinen 6000 Kampfern den vollstindigsten Sieg er-
rungen, jetzt sofort an die Spitze eines groBen Bundes gegen Sparta treten konnte, wihrend
die spartanische Hegemonie in ihren Grundfesten wankte.
Darauf vollzogen sich die weiteren Folgen der Niederlage. Sparta war gerichtet und der
Hauptergebnisse seiner ganzen Geschichte beraubt, wenn Arkadien abfiel und vollends das
360 vernichtet geglaubte Messenien wieder ein unabhingiger Staat wurde. Dies geschah, wihrend
* Epaminondas und Pelopidas samt ihren nunmehrigen Verbiindeten im Peloponnes standen und
Die Rettung in der Nihe von Sparta erschienen. Diesem Strom wagte sich Agesilaos mit den Seinigen im
Spartas g on Felde nicht zu stellen; er verteidigte vor allem die Stadt und iiberhdrte die hohnischen
Herausforderungen der Feinde; dabei muBte er erleben, daB die lakonischen Greise, von deren
Heldengesinnung so manche schone kurze Spriiche erzihlt wurden, jetzt im Jammer schrieen
und durcheinander liefen, und daB jene berithmten lakonischen Miitter und Frauen beim Wahr-
nehmen des Lirms und der Wachtfeuer der Feinde alle heroische Ruhe verloren und sich wie
wahnsinnig gebirdeten; er muBte einen Verschworerhaufen von 200 Minnern, wahrscheinlich
desperate Dorer, die einen festen Punkt beim Artemistempel besetzt, durch Geistesgegenwart
zerstreven und nachts mit Hinrichtungen nachhelfen, und dies geschah auch gegen weitere,
nichtlich in einem Hause Versammelte; dies alles aber, wihrend die zu den Waffen eingestellten
Pericken und Heloten massenweise zum Feinde iiberliefen. DaB man im Augenblick der groBten
Not tausend Heloten frei erklirte, geschah wohl nur, damit sie nicht mit den iibrigen davon-
gehen mochten. Sparta verdankte dem Konig ganz unleugbar die Rettung und im folgenden
Jahre seinem Sohn Archidamos auch einen ersten neuen Erfolg gegen die Arkader (&dakpug paxn).
Der heimkehrende Sieger wurde vom Vater und von den Spartanern mit der groBten Rithrung

32

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

empfangen, nachdem man frither mit Siegern und Siegesbotschaften kaum irgendwelche Um-
stinde gemacht hatte. Hitte Sparta gar Volksversammlungen demokratischer Art, Volks-
gerichte, Redner und Sykophanten gehabt wie Athen, so wire wohl der blutigste Seaatsproiet
nicht ausgeblieben. ; .
Agesilaos aber bekam es dann doch zu hdren, daB unter seinem Konigtum das herrliche Die newe r
Messenien verloren gegangen. Ein letzter Glanz ging iiber sein Leben, als er beim spiteren Uber- "¢ SP:"“:I-
fall des Epimanondas nochmals Sparta rettete, und diesmal wehrten sich Konig und Stadt mit
dem Mut der Verzweiflung, und es geschahen noch einzelne glinzende Taten. Mit dem Ende
des Epaminondas bei Mantinea horte dann die groBte Bedrohung Spartas auf, snd i, der all-
gcimcinen Verwirrung Griechenlands hitte dasselbe sich einige Sammlung und’Erholung génnen
kénnen. Aber jetzt war es gera'de der vollig verbitterte, greise Agesilaos, welcher sich und ;61
Sparta von dem wenigstens nominellen allgemeinen Frieden ausschloB, um allein weiter Krie ;
zu filhren und Messenien wieder zu erobern. Da dies zunichst aber doch unméglich warg
ersch.ien jetzt Agesilaos als unersittlich an Kriegen und wurde auch seinem Anhang listi \
Seine Ausfahrt nach Agypten, welches sich gegen die persische Herrschaft emport hattgg. D '
war noch ein Akt des spartanischen Staates und eine Vergeltung dafiir, daf der Perserkoni : l”ezs'ﬁ!é;’?"l“;f
sich fiir Unabhingigkeit Messeniens ausgesprochen hatte. Seine Verrichtl,lngen am Nil ehiirergl 4
nicht hierher; als der mehr als achtzigjihrige Held im Menelaoshafen starb, war er auf derg Heim-
weg und hatte den Vorsatz, wieder in die heimische Fehde, diesmal gegen Arkadien, einzutreten
~ Wenn damals in ganz Griechenland bei den Fihigeren eine véllige Abwendun,g vom Staa;
einriB, so nahm dieselbe bei den Spartanern und ganz besonders bei ihren Kénigen die Form
df:s Absentismus (p\amodnuia) an; da sie es in dem elenden Staat nicht mehr aushalten mochten
gingen sie, sooft sic konnten, mit Geworbenen in auswirtige Dienste, wo sie sich bisweilcr;
schmihlich auffiihrten. Der Verdienstvollste dieser Reihe, Archidamos II1., Sohn des Agesilaos
hatte, bevor er in tarentinische Dienste ging, Bestechungen aus dem delphischen Tempelschatz,
angenommen und ebenso seine Gemahlin Deinicha. — Philipps des Mazedoniers Herrschaft Das Verhalre
iibcr Griechenland muBten die Spartaner murrend iiber sich ergehen lassen und nach Chironea 3";6”"";;:‘;‘”"'
du? duBerste Demiitigung im eigenen Gebiete erdulden. Thr ganzer Trost bestand in der Folge- i
zeit darin, in keinem Feldlager des mazedonischen Konigs zu erscheinen, keinen KongreBgzu
besuchen und nirgends etwas beizusteuern. Sonst aber war das alte GroBtun auf keine Weise
mehr zu behaupten, und als Antipatros die gegen Mazedonien empdrten Peloponnesier bei 330
M'ega!opolis geschlagen, sprach Sparta die Seinigen, die dabei gewesen und geflohen waren
wie einst Agesilaos nach Leuktra getan, ausdriicklich von der Atimie los. :
Ein fuchloser beleidigter KonigssproB Kleonymos war es auch, welcher den Pyrrhos ins
Land rief, und die damalige Rettung der Hauptstadt durch Konig Areus und dessen Sohn
Al-irotatos ist einer der letzten Augenblicke des Ruhmes fiir den verkommenen Staat gewesen
Die beiden Genannten erlagen hernach in erfolglosen Fehden gegen Mazedonier und Megalo-.
p‘ohtaner, 1-1nd Jahrzehnte hindurch wird dann die Geschichte von Sparta undurchsichtig, bis
sie noch einmal vor dem Ende des dorischen Heraklidenstaates in das Tragische st
mit d.en Taten und Schicksalen der Konige Agis und Kleomenes. ; 1gi

Beide haben das Gliick gehabt, von hochst sympathischer Seite, in Schriften, welche dem 2‘%‘:‘5"{":”2 3
Plutarch vorlagen, umstindlich geschildert zu werden samt ihrer Familie und Ur,ngebun und feav=sag)
namentlich dem Kleomenes bleibt die Teilnahme der Nachwelt gesichert, auch WCI%I’I die
dunkleren, bei Polybios und anderen hervorgehobenen Ziige ihre Wahrheit behalten.

Es handelte sich um nichts Geringeres als um eine Revolution von oben, durch welche der ﬂ‘;‘fﬁ;’,‘,’"“""”

3 Burckhardt, Griechische Kultur 33



Staat und Nation

spartanische Staat auf eine ganz neue Grundlage gestellt werden sollte. Wen(111. man erfahr;;
daB es bereits nur noch 700 waffenfihige Spartiaten, d. h. Dorer gab und unter diesen nur r:ioc

100 Besitzende, welche alles zusammengeerbt hatten, so staunt man, daB nach gHen Nlle er-
lagen und Demiitigungen die Herrschaft dieser Kaste iiber d%c Mmderberech?i(gten 83 ange
hatte behauptet werden kdnnen. Nun sollte durch starke Neumischung mit Perid }fn ulr; dnellze
Landverteilung ein michtiges, tatfihiges Obervolk gebildet werden, we'lchc.s du.rch 1(11n cHen -
liche Eroberungen und Allianzen nach auBen seine Weihe empfangen, ja vielleicht die 1 ege-
monie iiber Griechenland wieder erreichen wiirde. An und fiir sich lag eine solche Revolution

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

zu befestigen, und brach gegen die Achier los. Aber seine rauschenden anfinglichen Erfolge
tricben jetzt bisherige Gegner, den achiischen Bund und die Mazedonier unter Antigonos
Doson, in ein sonst fiir unmdglich gehaltenes Biindnis zusammen. Kleomenes seinerseits war
der tatsichliche Verbiindete der Atolier und hoffte, zuletzt umsonst, auch auf Hilfe des Ptole-
mdos Euergetes von Agypten; auBerdem wird er die bedenkliche Sympathie des Demos mancher
Achierstidte genossen haben, welche auf das spartanische Beispiel hin neue Landverteilung
und Repudiation der Schulden hoffte, was damals das tibliche Losungswort zu allen Umwilzungen

war. Nach lingeren Kriegsbewegungen, welche bei Polybios sehr umstindlich behandelt sind,

ziemlich nahe in einer Zeit, da anderswo in den demagogisch zerriitteten Grieche.nstéidten N;:u—

verteilung der Landmark, Annullierung der Schulden und Vernichtung der w1derstreb§nhlen

Krifte an der Tagesordnung waren, und was ldie Gefahrfi‘n des Ubergangs betraf, so fehlte
krifticen Spitgriechen der erforderliche Frevelmut niemals. L.

Das Projekt Na(%h deli Pgrojekt des Agis wiren die Dorer, gemischt mit einer grc?Ben Uberzahl solcher

des Agis Perisken und auch Fremden, welche bereits an spartiatischer Lebenswc?lse teil gf:'habt,‘ Leuten

von auserlesener Personlichkeit, in einem bestimmt abgeg.renzten Teile Lakedimoniens Zt_lf

4500 neue Lose verteilt worden; der Rest des Landes sollte in Gf:stalt von 15000 LOSCIL an dle

iibrigen waffenfihigen Pericken gegeben werden. Jene 4500 wiren offenbar die Inhaber der !

unterlag Kleomenes vollstindig bei Sellasia und fuhr, nach kurzem Abschied von Sparta, gen Seine Nieder-
Agypten. Sein und der Scinigen Ende in Alexandrien, in der Schilderung bei Polybios und fl"ng“;l’;';:e’g:;‘;
Plutarch, sichern diesen letzten spartiatischen Dorern ein ewiges Andenken.
Fiir alles, was fortan in Lakonien geschicht, gilt nun dic Vorfrage, von welches Stammes
Leuten die Rede seiz AuBerdem wird gemeldet, daB bei Sellasia simtliche (nunmehrige) Lake-
dimonier, also die aus Dorern und schr viel Periken gemischten, 6000 an Zahl, gefallen seien
bis auf 200. Unter dem ganzen freien Volk des Eurotastales kénnen also die Dorer seither
nur noch eine verschwindend kleine Quote ausgemacht haben.
Endlich war nun einmal ein fremdes Heer unleugbar in Sparta eingezogen, und Antigonos Der Zustand

= TR

Staatsmacht geworden; die 15000 aber wiirden ihnen wenig nachgestanden haben, nachdem 3

aus ihren Reihen jene Erginzung des herrschenden Standes ge'scl{eh_en. Der Staatsstreich iedleh
nur bis zur Verjagung der widerstrebenden Ephoren und des Mltkf)mgs und wurde dann ge .reﬁzt
durch einen tiickischen Oheim des Agis, welcher seine groBen Quter zu behalten _gcdachte, :L]jii
wurde riickgingig und Agis ging im Kerker unter. Seine Witwe aber wurde jetzt Gem

Kleomenes des Kleomenes, des Sohnes jenes feindlichen Mitkénigs, und gewann ihn heimlich fir die Ge-

danken ihres ersten Gatten; das iibrige tat Sphairos, einer jener Stoiker, welche seit dlfts?r
Zeit nicht selten als Lehrer und Beichtviter politischer Idealisten auftreten. A.ls Schattenkonig
unter der Herrschaft der argwohnischen Ephoren muBte nun .Kleomenes Krieg erheb(?n, ulin
nur zu einiger Geltung zu gelangen, und zwar gegen den achéh?chen Bund, jenen Verfczlm sebr
geschwichter Poleis, welcher damals gegeniiber von Mazedon%ern, Stadttyrannc.:'nl.ur}l1 raub-
siichtigen Atoliern das offizielle Griechenland vorstellte; dabel. aber war er klag. ic erl\:/else
auf tarentinische und kretische Soldner angewiesen, wihrend er die Spartiaten in kleine Scharen

Sein Staats- trennen und moglichst auswirts verteilen muBte, um sie ohnmiichtig zu halten. Sein Staats-

streich konnte nur damit beginnen, daB er an der Spitze jener Soldner in Sparta emzzg;.es
folgte Ermordung der Ephoren, Zerstorung ihrer Sitze, Verbannung von 8o Leuten un ileme
Rede des Kleomenes, worin er dem versammelten Volke Schuldentilgung, neue Landverte. ung
und Dotierung seiner Soldner ankiindigte. Eine Auswahl der letzteren mflf.ite zu Sparlt}aten
erklirt werden, damit Stadt und Gebiet nicht mehr wegen Wenigke'it. der Verteidiger Geﬁzhr 1e{elrlz,
eine Beute von Atoliern und Illyriern zu werden. Eine falscher‘e politische Stellung als die, welche
in diesem Augenblick der heraklidische Konig einna}-lm, ist SC.I"IWCI' zu erdenl;en}.1 o
Hierauf gaben er und sein niherer Anhang und endlich alle Biirger ihren Besitz her und das

shaft [ and wurde wirklich neu verteilt. Die einzige Zahl, welche diesmal iiberliefert wird, ist die,

daB es wieder viertausend Schwerbewaffnete gegeben habe, indem Klec?menes die Burgerschaft
(moMitevpa) aus den fihigsten Peridken erginzte, welche wie im Prq_)ekt des. Agis 311 ll))orer
an Zahl sehr weit iiberholten. Was von der Herstellung der ly.kurglsche‘n $1tte upf e enslz
weise geriihmt wird, kann bei der kurzen und unruhigen .Reg1e'rung, die 1.hm hinfort Iélc?c

gegdnnt war, kaum sehr erheblich gewesen sein; er muBte eilen, sich durch einen neuen Krieg

34

Doson, welcher Eile hatte nach Hause zu kommen, tiberlieB das Volk unter den gnidigsten "ach dem

Ausdriicken seinem Zustande, wie er war. Allein diese Zeit war in ganz Griechenland die der
allgemeinen Zersetzung; auch das ganze Tun des Kleomenes war cine Jener Revolutionen
gewesen, welche nur in Verbindung mit Erfolgen nach auBen kénnen in eine feste Bahn gelenkt
werden, nach Niederlagen aber erst recht aufflammen; endlich war man nicht ungestraft
Erbe von Altsparta, seinem Hochgefiihl und der Uberlieferung des Frevels bei den cinzelnen
Individuen. Vom iibrigen Griechenland her konnte die volle Demokratic mit ihren Gelisten
und Gewalttaten, aber auch die Tyrannis in ihrer wiisten Spitgestalt sturmgleich iiber Sparta
daherbrausen und es innerlich widerstandslos vorfinden. Irgendwann einmal ist allgemeine
Gleichheit erklirt worden, und es fragt sich nur, ob auch die Heloten daran Teil erhielten,
von deren Dienstbarkeit spater nicht mehr deutlich die Rede ist. Ein riesiges Standbild des
Demos, ragend in der Nihe der Agora, mag in diesen traurigen Zeiten errichtet worden sein.

Ephoren — jetzt wohl ohne Zweifel Achier — machen Parteiung und werden ermordet, Neue Wirren
mehr als einmal von ihren Amtsgenossen oder vom sogenannten Volk, welches dann neue wihlt, #nd Fehden

Auch Geronten fallen durch Mord, und selbst der Tempel der Chalkioikos und der Altar der
Géttin schiitzen die Opfer nicht. Bin letzter Heraklide, ein Kind, wird zum einen Koénig, ein
gewisser Lykurgos, den man erst gegen Bestechung zum Herakliden beférdert, zum Mitkénig
ethoben, und dieser wird zweimal verjagt und kehrt wieder. Dazwischen regt sich das alte
Rachegeliiste gegen Messenien und Arkadien in neuen Fehden; ein mazedonischer Kénig
riickt wieder in Lakonien ein und pliindert und verwiistet diesmal das Land, doch ohne Sparta
selbst nehmen zu kénnen. Auf jenen Lykurgos, oder auch erst auf dessen Sohn Pelops, folgt
dann der erste Herrscher, den man hier als Tyrannen bezeichnet, weil er mit den Ephoren auf-

riumte und ohne weitere Vollmacht herrschte, Machanidas; sein einzig mdgliches Programm Machanidas

war Eroberung, zunichst im Peloponnes, und zwar mit Hilfe von Soldnern, welche er natiirlich
nur hitte bezahlen kénnen, wenn er von den bereits im Elend befindlichen Stidten der Halb-
insel eine nach der anderen bis auf den Boden ausraubte; allein der achiische Bund hatte

damals das letzte Gliick, einen fahigen Leiter und Kriegsanfithrer zu besitzen, den Philopémen, Philopsmen

und dieser erlegte in offenem Treffen mit eigener Hand den Tyrannen in seinem Purpurmantel. 207

3 35



Nabis
(206—192)
und der weitere
Verlauf

Staat und Nation

Die Tyrannis aber lebte weiter; es erhob sich, aus unbekannten Anfingen, der threckliche
Nabis, der selbst unter den Verrufensten, welche bei den Griechen Ty_ranncn.gehmﬁcn .habf:n,
als einer der Argsten gilt. Die griechischen Verhiltnisse geriet_el'l um diese Zeit dl_.lrch die Ein-
mischung der Rémer und deren Krieg gegen den jiingeren Philipp von Mazedonlen aufs hohe
Meer hinaus; was aber hier vorziiglich betrachtet werden muB, ist weniger das abwechselnde
Biindnis des Nabis mit Rom und Mazedonien, als sein Walten im Innern, und dlescs_kopntc
sich folgerichtig entwickeln, weil ihm volle vierzehn Jahre daﬁir_ gegonnt waren. Bei scmcil1
Kriegsziigen — er nahm und behauptete u. a. Argos — kénnte ihm aufer S.oldtr'uppen auc
das Aufgebot des Volkes einigermaBen zur Verfiigung gestanden haben; ﬁ.lr seine sonstige
Machtiibung aber warb er ausgesuchte Verbrecher, den Abschaum von weit und breit her.
Nabis war in einem Kompagniegeschift mit den Piraten von Kreta, und auch was von Strch?n—
riubern, Mdrdern und Tempeldieben im ganzen Peloponnes herumstrich, a‘ssekurlerte sich
bei ihm auf Unterkommen im Notfall. In Sparta selbst iibte er Erpressung mit Hilfe ausgesuchter
Foltern, das Hauptziel aber war die beharrlich verfolgte Ausrottung aller Dorer, welche
irgendwie hervorragten, man darf wohl hierunter den ganzen hdheren St.and des Kleomenc's
verstehen, die Reste der Dorer sowohl, als die ausgezeichneten Achier. Die Fehden d'es Nabts
chéren in die Geschichte des achiischen Bundes und der romischen Poh'“tik, und es ist nicht
rihmlich, daB der groBe T. Quinctius Flamininus ihn zwar mehrmals ubc.rwaxjd, aber aus
hoherem Auftrag schliipfen lieB. Dem spartanischen Staat wurde damals sein Stidrand, d. h.

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

und Besitz den Dorern aus den Hinden schwand, war das Glanzbild des alten Lakonentums
lingst cine Macht im griechischen Leben iberhaupt und hatte sich der ganzen Nation, Freund
und Feind, in unzihligen einzelnen Ziigen lebendig ecingeprigt; dieses Erbe, vom Mythus ab-
wirts bis auf das Andenken des letzten Kleomenes, betrachten nun die spiteren Inhaber von
Grund und Boden, als wire es von jeher nicht nur ihr Eigentum, sondern ihr Werk gewesen.

3. Untertinige Bevdlkerungen anderer Poleis

Sparta hatte seine eigentliche Lebensaufgabe in Gestalt des Untenhaltens seiner Geknechteten :
der Nichtspartiaten im Eurotastale und der Messenier; zu diesem Zweck wurde das ganze
Dasein im Innern gestimmt, und auch die auswirtige Politik hing schr wesentlich davon ab.
Nun hatte die dorische Wanderung ohne Zweifel eine Menge dhnlicher Gewaltverhdlmisse iiberall
begriindet; viele kriftige Poleis mdgen ihre nichsten Umwohner — unterworfene Griechen
oder Halbbarbaren — in Knechtschaft gebracht haben, aber keine ecinzige vermochte wie
Sparta ihr ganzes inneres und #uBeres Leben auf die Behauptung dieser Lage dauernd zu
orientieren. An Hirte gegen die Unterworfenen hitte es nicht gefehlt, wohl aber an der nétigen
Konsequenz im eigenen Kreise und an der nétigen Eintracht und Lebenseinheit. In den Zeiten,
aus welchen unsere sehr unvollkommenen Kunden hieriiber stammen, waren diese Zustinde
ohnehin meist im Aufhdren begriffen oder schon erloschen und wurden kaum mehr verstanden.

scine Seestidte, abgesprochen und als Gebiet der spiter sogenannten freien Lakonen dem Schutz

Beharrlich und einigermaBen deutlich erweisen sie sich nur auf Kreta und in Thessalien, wihrend Untertanen-
des achiischen Bundes unterstellt, dies aber wollte dann Nabis riickgingig machen, sobald

man anderswo nur Vermutungen dariiber hat, wieweit jene Unterworfenen halbfrei oder "hiltnisse in

L

peloponne-

um 180

Ubergang des
dorischen Pa-
thos auf die
friiherenUnter-
worfenen

die Rémer abgezogen waren. In dem daraus entstandenen Krieg mit dem achiischen B}lnde
fand er Hilfe und Zuzug von den ebenfalls mit Rom unzufriedenen .Atohern; der Anfiihrer
dieser Zuziiger jedoch begann damit, den Tyrannen zu ermorden, und in den d.a.rauf folgenden
Wirren riickten die Achier unter Philopdmen ein und erzwangen den .emstwellllgen Ans.chluB
an ihren Bund, ja sogar an ihre achiische Sitte und Erzichung mit V.er.z1cht au{dle lykurgische.
Diese letzte unniitze Hirte rief den heftigsten Widerstand hervor bei einer Bevolkerung, welche
swar selber achiisch war, aber das alte dorische Wesen viel hoher schéitztc_:. Der Rest der
Geschichte Spartas ist schr kiimmerlich; auf neue schreckliche Wirren durch einen Demagogen
Chéron mit Landverteilung und Mordtaten folgt noch eine achiische Intervention; Sparta
wendet sich dann mit bestindigen Klagen an den rdmischen Senat, und dl.eser 138t die Dinge
absichtlich in der Schwebe; diese Verhiltnisse aber sind dann noch ei{le Mitursache d.es lfﬁtzten
achiischen Krieges geworden, der dem achiischen Bunde und noch vielem andern griechischen
iben auf immer ein Ende machte. ‘
TrIerllb’;at und Wahrheit muB das dorische Gebliit, zumal seit dem Aderla8 durch Na}.)ls,. so-
viel als vllig verschwunden gewesen sein. Schon unter all den Leuten, welche z. B. be1. Livius
in den Hindeln zur Zeit des Philopomen auftreten, war wohl kaum mehr_ cin einziger
echter Dorer und auch die exules sind keine solchen. Dafiir hatten alle achiischen Nicht-

dorer und Halbkasten, welche seither im Eurotastal wohl oder iibel weiterlebten, sich .

der dorischen Lebensweise nach Kriften bemichtigt und ahmten wenigstens dgs AuBerliche
vom Tun ihrer untergegangenen Herrscher soviel al.s méglich nach. Das Dorische w.ar. das
Vornehme gewesen, zu welchem man einst mit Neid und Haﬁ emporg.estaunt hatte; jetzt
hinderte niemand mehr die Bevilkerung, sich dasselbe anzueignen, un4 dl.e Fremden r}ahncllen
es ja so gerne fiir echt und urspriinglich. Die Ruhmlust ist cines derjenigen .Mysterllen er
griechischen Nation, welche diese am meisten von anderen Volkern unterscheiden. Als Staat

36

unfrei, Teilbesitzer, Erbpichter oder nur fronpflichtige Knechte oder Tagelohner auf dem den
Biirgern gehdrigen Landgebiet gewesen. Ohne biirgerliche Rechte und beliebig von der Polis
aus beherrscht, waren sie nicht imstande das Interesse der Schreibenden rechtzeitig auf sich
zu lenken. Wir lassen dahingestellt, wie es sich des nihern verhalten habe mit den Orneaten
und Gymneten um Argos, den Kynophalen in Korinth, den Kitteltrigern (Katonakophoren)

um Sikyon, den Staubfiiflern (Konipoden) um Epidauros. In betreff Kretas glaubt man die auf Krera

verschiedenen Abstufungen der Knechtschaft noch in den einzelnen iiberlieferten Bezeich-
nungen zu erkennen; jedenfalls hatte die Insel, als sie dorisiert wurde, Lebensformen angenommen,
welche mit denjenigen von Lakedimon viele Ahnlichkeit hatten, und wenn auch eine politische
Vielheit entstand und die kretischen Stidte sich befehdeten, so rief doch keine die Horigen
der andern zum Abfall auf, im allgemeinen aber schien der Gehorsam derselben schon dadurch

gesichert, daB die Insel keine unmittelbaren Nachbarn hatte. In Thessalien sind die sogenannten in Thessalien

Penesten die alte perrhibische und magnetische Bevélkerung, die sich beim Einbruch der
Thessaler zur Dienstbarkeit hergab, nur um auf der altgewohnten Scholle bleiben zu diirfen;
gegen eine Quote des Landertrages versprach man ihnen, sie weder wegzufithren noch zu
téten. Manche waren, wie hie und da Leibeigene im neueren RuBland, reicher als ihre Herren,
indem die herrschende Kaste ihr Leben in Saus und Braus hinbrachte. Immerhin iibten die Herren
von Thessalien und Kreta wenigstens keinen Druck nach auBen wie Sparta, welches ringsum
alles zur Heeresfolge und oligarchischen Einrichtungen zu zwingen suchte, um daheim un-
gestorten Druck zu iben, auch begehrten jene nicht Erzicher Griechenlands zu sein.

Die Kolonien seit dem VIII. Jahrhundert sind wohl zum Teil entstanden, weil unterworfene Kofoniale

oder gedriickte griechische Bevlkerungen ihren Poleis zu entrinnen entschlossen genug waren. Poleis
Angelangt am fremden Strande aber machten sie es oft nicht anders als ihre heimischen Unter-
driicker — freilich gegen Barbaren oder Halbbarbaren, welche zu einem rechtlosen, wenn

37



) Die Polis in ihrer historischen Entwicklung
Staat und Nation

Minner und verkauften dic Weiber und Kinder, und zwar, wie es scheint, ins Ausland. Wo
man die Minner am Leben lieB, geschah es nicht, um sie daheim zu Haussklaven zu machen,
sondern um sie in die Bergwerke zu stellen, oder ebenfalls um hohes Losegeld von ihnen zu
gewinnen. Seit manche Gegenden véllig auf Sklavenarbeit eingerichtet waren, hitte der Krieg
tiberhaupt eine viel zu ungleiche und unsichere Quelle fiir den Erwerb von Sklaven dargeboten;;
nur der Handel verbiirgte die RegelmiBigkeit. Den erwachsenen kriegsgefangenen Griechen
als Sklaven im Hause zu haben, war und blicb gewiB schwer und gefihrlich, auch erfihrt
man bei allen Anlissen, wenigstens der Haus- und Ackersklave sei selbstverstindlich bar-

auch nicht besitzlosen Untertanenvolk wurden. Hie und da soll dies sich in Giite entschieden

Heraklea haben: als das pontische Heraklea entstand, begaben sich die umwohnenden Mariandynen

freiwillig unter die Herrschaft der Herakleoten als der Gescheitern (cuverwtépwv), gegen

Byzanz Garantie des Lebensunterhaltes und des Nichtverkaufes in die Fremde. Byzanz <'iage.gen be-

Syrakus handelte seine Bithynier wie Sparta die Heloten, und um Syrakus lebten die Kallikyrier oder
Killikyrier in einer dhnlichen Dienstbarkeit.

Das Usteil des  Aristoteles verwirft das ganze Verhiltnis: es sei nicht mdglich, mit solchen Untergebenen

Aristoteles 5 einen richtigen FuB zu kommen; bei gelinder Behandlung werden sie {ibermiitig und be-

e gehren gleiche Stellung mit den Herren, bei harter sind sie voll Verrat und HaB und ver-
binden sich gelegentlich mit zuriickgesetzten Klassen in der Stadt selbst. So hielten einst die
Kallikyrier mit dem syrakusischen Demos zusammen zur Austreibung der Geomoren, bis Gelon
diesen half, die Kallikyrier unterwarf und bei diesem AnlaB Herr von Syrakus wurde; selbst
die so glimpflich behandelten Penesten erhoben sich 6fter, wenn ihre thessalischen Herren
durch Kriege mit Nachbarn in Anspruch genommen waren. Aristoteles findet wenigstens
wiinschbar, daB solche Untertanen Barbaren und nicht geknechtete Menschen griechischen
Stammes seien; daneben aber deutet er auch schon die Auskunft an, durch welche inzwischen
Ersatz geschafft worden war: die gekauften Sklaven, welche jetzt mehr und mehr im Gebiet
ciner Stadt den Feldbau besorgten und zudem fast lauter Nichtgriechen waren.

4. Die Sklaverei

Dasjenige goldene Alter, in welchem es laut den spitern Komikern poch d.l.lrcha_us keine
Sklaven gab, miifite in eine schr frithe Zeit verlegt werden, denn soweit die Uberl}cferung,
auch die poetische, reicht, haben immer Sklaven existiert in den Lindern dieses Archipels, WO
Menschenraub und Menschenhandel so leicht und Phénikier als Lehrer und Vorginger titig
waren. In zwei unverginglichen Gestalten hat Homer das Sklaventum mit einer ganz eigenen
GroBe bekleidet: Eumios, das personlich gewordene Eigentum, das sich gegen die Riuber
und Frevler wehrt, und die herrliche Eurykleia. Allein Homer beweist nur fiir Kénigshﬁfe
und groBe Anfithrer, und in Hesiods Werken und Tagen bleibt es zweifelhaft, wieweit die
Bauernknechte wirklich als Sklaven zu denken sind, unzweifelhaft aber, daB der Dichter
die ehrliche Landarbeit noch nicht als Banausie, sondern als das einzige Heil betrachtet. Ab-
geschen von den soeben betrachteten unterdriickten Bevolkerungen kénnte im IX. Jahrhundert
noch fast der ganze Landbau von Freien betricben worden sein. :

Am anderen Pol, bei den vornehmen Besitzenden, wuchs ebenso die Verachtung der Arbeit
und der Arbeiter, jene antibanausische Gesinnung, welche als allein wiirdigen sz.reck des Lebens
die edeln Wettkimpfe anerkannte. Es ist dieselbe Aristokratie, welche z‘ugleml.l den besten,
ja wohl hie und da den ganzen Grundbesitz in der Feldmark der Polis irgendwie fiir sich gewonnen
hatte und denselben seither durch diese besitzlosen Freien anbauen lieB; in diesen aber mochte
noch eine Erinnerung lebendig sein, daB es einst ihre Viter besser gehabt hitten, als man
noch dorfweise lebte, vor der Griindung der erbarmungslosen Polis. Als vollends c':lie groBe
Bewegung nach den Kolonien hin in FluB kam, werden viele mitgezogen scin, um nicht mehr
Bauernknechte (6fiteg) bleiben zu miissen, die Liicken aber wird man um so leichter mit Gekauften
ausgefiillt haben, als gerade die Kolonien bereitwillig die notige Menschemyare schafften;
lagen sie doch zum nicht geringen Teil an Kiisten, wo Menschen aus dem B.mnenland ver-
handelt wurden. Im Kriege von Hellenen gegen Hellenen aber toteten die Sieger die erwachsenen

38

barischer Abkunft.

In einzelnen Landschaften, wo man noch vorherrschend dorfweise lebte, hielt sich die freie
Arbeit noch lange; bei Lokrern und Phokiern dienten die Jiingern dem Altern oder Erstgebornen;
erst kurz vor dem heiligen Krieg des IV. Jahrhunderts wurden Sklaven angenommen. Wo
dagegen die Polis alle ihre Konsequenzen hatte entwickeln konnen, herrschte iiberall die
Sklavenarbeit. Wer hier als Freier um Lohn arbeiten muBte, beim Landbau oder in der Stadt,
hitte die so hoch gesteigerte Idee des Biirgertums doch nicht mehr verwirklichen kénnen:
Sklaven und Metdken fiillten das Bediirfnis aus. Der arme Freie seinerseits war hinwiederum
als Diener nicht mehr zu brauchen; ein solcher zog einen zufilligen, tiglich wechselnden Ver-
dienst jeder gesicherten Verpflichtung vor, denn diese war schon Knechtschaft (doueia), und
man fiihlte sich dabei als einen Abhingigen (bmaitiog).

Wann und in welchen Staaten hat zuerst der gewohnliche Bauer fiir seine Landarbeit, der
Stadtbiirger fiir dic Bedienung im Hause, der Handwerker fiir sein Gewerbe regelmiBig
Sklaven cingestelltz Wann und wo sind die Ruderer zuerst aus Sklaven genommen worden?
GroBer Unternehmungen mit Sklavenmassen, wie z. B. der Bergwerke, nicht zu gedenken,
wo vermutlich immer nur mit Sklaven war begonnen worden.

Die Herkunft war eine bunte; Skythen, Gethen, Lyder, Phryger, Paphlagonier, Karer, Syrer
fillten Haus oder Landgut der Griechen an, und vorsichtige Kiufer mischten ihre Sklaven-
schaft gerne aus lauter verschiedenen Nationen, was bei einer Zahl von dreien oder vieren
leicht zu erreichen war. Ob die Barbaren, von welchen man kaufte, mehr ihre eigenen Leute
oder mehr Kriegsgefangene oder die Beute von Menschenjagden auf die Mirkte brachten, ist
ungewifl. Aber auch der hochgebildete Grieche der Bliitezeit konnte Sklave eines anderen Griechen
werden: es geniigte, michtigen Feinden oder Seeriubern in die Gewalt zu fallen — war man
dann einmal in zweiter Hand, so half keine freie Geburt und kein Biirgerrecht. Phidon und
Platon, welche beide dies Schicksal hatten, jener in seiner Jugend, dieser als bereits ruhmvoller
Philosoph, wurden losgekauft, und auf den Loskauf mochte hier und da der zweite Besitzer
spekulieren; Diogenes aber blieb bei seinem Kiufer Xeniades zu Korinth, spiter offenbar
freiwillig.

Fortleben der
freien Arbeit

Ihre Herkunft

Der Durchschnittspreis des gewohnlichen Sklaven, im V. Jahrhundert zwei Minen, die Durchschnitis-

Mine gleich 100 Drachmen, im IV. Jahrhundert dritthalb Minen, muB als ein wohlfeiler und

preis,Ziichtung

und Sklaven-

die Zufuhr als reichlich und sicher gegolten haben, indem sonst die Ziichtung neben den Ankauf ehen

getreten wire. Auf diese aber wird gar kein konomischer Wert gelegt; die Ehe des Sklaven
— kaum mehr als ein vom Herrn geduldetes Konkubinat — kam héchstens insofern in Betracht,
als man die besseren unter ihnen durch ihre Kinder enger an das Haus und dessen Wohlergehen
gekniipft glaubte. Von Sklavenkindern hielt man nicht viel Gutes. — Der jshrliche Abgang
wird auf zehn Prozent berechnet, und den Sklaven, den man hatte, wiinschte man zu erhalten
wie ein niitzliches Tier. Freunde lift man kaltbliitig Not leiden und untergehen, dem kranken

39



Die Polis in ihrer historischen Entwicklung
Staat und Nation

Skl ber fiihrt man den Arzt zu, pflegt ihn sorgsam; stirbt er, so klagt man und halt es fiir einen blendet gewesen. Allerdings waren diejenigen Scharen, welche sich tatsichlich zeitweise zu
aven aber fiihr y ; ; )

i laub fragen, was geschah, wenn eine Gegend so weit verarmt war, Herren von ganzen Stidten machten, nicht, wie man auf (.ien Wortlagt' (boﬁkm) hin anna'hm,
Schaden. —.ES g gf : L . d : an etwa auch die Freien abnahmen und : Sklaven, sondern unterdriickte alte Landbevdlkerungen. Die groBen sizilischen Sklavenkriege
daB s keine Sklaven n.mhrvk.aﬁ ?nh onntteé Lrl; rZ:Ehe Versdung ein. ¥ aber fallen erst unter die romische Herrschaft, als das Latifundienwesen eine nochmalige
arl;;lFSSChCUCEhzﬁz;r;nal;{.]a?s ;ﬁdei;clt(etrr:kla:en verstand sich der Gebrauch von selbst; im Steigerung der Sklavenzahl bis ins Ungeheure verursacht hatte. Gleichzeitig mit dem zweiten
Die Haus- und €im gewo =

dieser sizilischen Aufstinde erfolgte auch in Attika ein Aufruhr der bis zu vielen Myriaden wn 100
gedichenen Bergwerkssklaven, welche thre Wichter ermordeten, die Akropolis von Sunion
besetzten und lange Zeit das Land verwiisteten. Je groBer in einem Staate die Sklavenquote war,

desto schirfer die Ziichtigung und desto dringender der Wunsch des Entrinnens und der Rache.

Bei jedem Kriege war daher das AusreiBen groBer Sklavenmassen zu befiirchten. Den be- Das Ausreifien
dringten Athenern wenigstens, als ihr Heer in Sizilien unterlag und Kénig Agis mit den Spar- ‘¢ Kriegen
tanern in Dekeleia stand, entliefen {iber 20000 Sklaven, und zwar meist handwerksgetibte
(xewotéxvan), also die wertvolleren. Im offenen Kriege war es ein Kampfmittel, die Sklaven

des Feindes zum Abfall aufzurufen, daher, wer es irgend vermochte, bei drohenden Feindes-
iiberfillen auBer der iibrigen Familie auch die Sklaven iiber die Grenze in Sicherheit brachte.

Auf iberwiltigten Flotten machte der Sieger etwa die Sklaven (d. h. die Ruderer) frei und

fesselte dafiir die Freien.

Allein auch in ruhigen Zeiten muBte die Nation die Folgen davon tragen, daB ihre Freien in
allen héher entwickelten Stidten und Landschaften die Arbeit nach Kriften verschmihten. Wohl
gab es, wie sich zeigen wird, einzelne bessere, gemiitliche Verhiltnisse, in Attika aber wuBte
man, daBl die Sklaven durchgingig gegen die Herren sehr iibelgesinnt seien. — Im Grunde
sicherte den einzelnen Herrn nur die Nihe der tibrigen, welche ebenfalls Sklaven hielten:

Die Biirger dienen sich gegenseitig als freiwillige Leibwache gegen die Sklaven. — Die Reichen
in den Stidten, sagt Plato, welche viele Sklaven haben, leben furchtlos, indem die ganze Stadt
jedem cinzelnen zu Hilfe bereit ist. Wenn aber ein Gott etwa einen Besitzer von Siinfzig Sklaven
aus der Stadt hinweg in eine Einide versetzte samt Familie und Habe, an einen Ort, wohin ilm
kein Fremder zu Hilfe kommen wiirde, in welcher Furcht wiirde er leben, aus der Welt geschafft
zu werden durch die Sklaven! Er wire genitigt, einigen von ihnen schin zu tun und Versprechungen
zu machen, auch Freilassungen ohne Grund vorzunehmen; er wiirde Schmeichler seiner Knechte
oder ihr Opfer. Ein Eigentiimer, dessen Sklaven Mitwisser einer unrechtlichen Handlung des-
selben waren, durfte sich als den ungliicklichsten aller Menschen betrachten; sie waren zeitlebens
Herren iber ihn, und — was immer sie auch begingen — der Straflosigkeit sicher, ja unter
Umstinden der Freilassung, wenn sie ihn anzeigten. Schon der sehr intelligente Sklave galt
als unbequem und gefihrlich, zumal wenn er die Denkweise der Freien sich angeeignet hatte.

Die tatsichliche Behandlung der Sklaven wird von vornherein dadurch bestimmt, daB die- Die Behand-
selben fast ausschlieBlich Barbaren oder Halbbarbaren sind. Schon ihre niedrige theoretische ung der Skia-
Taxierung, wie sie uns bei Plato und Aristoteles entgegentritt, geht offenbar von diesem Ge-
sichtspunkt aus, obwohl dies nicht ausdriicklich hervorgehoben wird, und wenn Aristoteles
in der Praxis milde und menschenfreundlich war, wie sein Testament beweist, so gereicht
ihm dies zu um so groBerer Ehre. Man verhirtete sich vollig dagegen, von einer gewaltigen
Menschenmasse umgeben und bedient zu sein, deren Leben schlimmer sei als der Tod. Recht-
lich war der Sklave gegen willkiirliche T6tung und gegen Notzucht gesichert, wahrscheinlich
nicht um seinetwillen, sondern um der Verwilderung der Besitzer zu steuern, sonst aber jeder
Ziichtigung und MiBhandlung preisgegeben. Es war schon ein Ungliick fir alle Sklaven, da8
in Gestalt der Bergwerksarbeiter eine allerungliicklichste Klasse vorhanden war, an welcher

Ackersklaven Brothacken galten spiter Kappadokier, Phryger und Lydf:r als besonders geub(;. Bei e-t-v]:;ls
groBerer Landwirtschaft ergab sich dann das Verhiltnis eines Obcrsklaven" zu den gewdhn-
lichen, unter den Sklavinnen aber trat hervor die Schafinerin, wethe sorgfiltig unlteﬁwmscn,
auch diskret und gemiitlich behandelt werden sollte. Auch minnliche Sk.lavcn,.wecl: enfm.an
hohere Stufen der Arbeit (t& éhevBepa tdv épywv) iibertrug, sollten,. meint Aristoteles, r.exﬁr »
behandelt und geehrt werden, wihrend die zur gewthnlichen Arbe'1t bestlrjamten mltil reich-
licher Nahrung hinlinglich gut gehalten seien. GrSB.ere Okonom}en bediirften auc kellnes
Tiirhiiters zur Aufsicht iiber alles, was hinaus- und hineingetragen wird, wozu etwa ein Sklave
dienen mége, der zu anderer Arbeit nicht mehr brauchbar wiir‘e. s

Die Hnd- Der Vater des Sophokles hatte nur Sklaven, welche Erzarbeiter und Bauleute waret, er
0 konnten
werks- und Jgokrates hatte nur solche, welche Flitenmacher waren. Manche solche Werkstitten 5
B"ﬁﬁi’fﬁ; je nach Zeit und Geschiften wohl Hunderte von Sklaven h‘alten, vouends aber standenffm den
Bergwerken die Sklaven offenbar zu vielen Tausenden, sci es 2'115 Eigentum des betre fenden
Staates, sei es der Unternehmer. Das todesungliickliche Dasein dieser Massen gab (.ien Buﬁ;c.:;n
hauptsichlich dann zu denken, wenn dieselben gefﬁhrlich. zu werden drohten. In einer Sc 13 &
von welcher nur zu wiinschen wire, daB sie dem greisen Xenophon. abgesprochen wer cn
diirfte, wird jedoch den Athenern in verlockender Weise ausgerflalt, mit welcher}i Nutzerz1 sie
die Zahl der Sklaven in den Silberbergwerken noch stcigern .konnten; schon bei 10000 elrli
selben wiirde der Ertrag auf 10o Talente steigen, und bei weiterer Vermehrung I_<onnte WB?
das ganze freie Athen schon davon leben. Als wire es noch nicht genug an der b.f?relts 50 gro en
Quote von Haus- und Ackersklaven in Attika, meint Xenophon, der Stafat “muBte Ilnmdesteris
so viele Bergwerkssklaven anschaffen, daB auf jeden Biirger 4ere:'n dr(?l kamen', also kflma s
reichlich 60000; dann wiirde Athen noch geordneter und kriegs'tachugel' sich entw1.c.:k61.n onr(lien
als sonst. Diese Vorschlige sind genau ebenso téricht wie die zu hOf:hstcr Begunstlgun%l er
fremden Einsassen oder Metdken, deren erst recht viele noch _herbelgelo"ckt werden sollten.
Wie teuer konnte es Athen zu stechen kommen, wenn es auf dles.e Art }mtte aus dlen Rc.:.nten
leben wollen! Eine einzige ungliickliche Schlacht, in welc}}er viele Biirger gefal 611)1 vlvlar‘c.:lr;,
hitte geniigt, um die schon ohnehin reich gewordenen MetSken zu Herren des im ECL sza -
lichen Sinn unterwiihlten Staates zu machen. Die letzteren a'ber waren df:r Abkunf; nac : yder,
Phryger, Syrer wie so viele Sklaven, ja vielleicht zum Teil Abkommhnge von rei(gie asseneg
Sklaven dieser Herkunft. Dazu dann noch die vermutliche Befrelulllg der Bergwerkssklaven un
Haussklaven! SchlieBlich ist der Verfasser der Meinung, man mdge in betreff der vorgesch(liagenen
MaBregeln noch in Dodona und Delphi anfragen, ob dieselben erfolgen sollten: und unter
Schutze welcher Gotter: . vl
Die Grisfle und del]]315 fillt uns einigermaBen schwer, ein Griechenland zu dt?nke.n, das neben v1el§ Elsbfunf
Gefahren des Millionen Freier zwdlf Millionen Sklaven, fast lauter ungrlec.hlscher Hcrkugft cher e(;g
Sklaventums b tve (Hellwald), ein Attika mit viermal so viel Sklaven als Freien .(Curtlus), einzelner Ig u-
striestidte wie Korinth nicht zu gedenken, wo die Freien etwa nur ein Zehntel betrugen, denn
das Gebiet von Korinth soll ja 460000 Sklaven gehabt hal.yen. und Agina v_ollends 470 00;).
Uber die groBen Gefahren, welche das Sklaventum mit sich brachte, ist man niemals ver-

4 41
(6]




' Die Polis in ihrer historischen Entwicklung
Staat und Nation

Jahrhunderte hindurch dargetan wurde, was man sich iiberhaupt gegen menschliche Wesen

Der Sklave bleibt eben eine Sache, und auch diese oder jene Gunst, welche er erfihrt, ist Sklaven als
erlauben diirfe; ihnen wurde gewiB nur gegdnnt, was nétig war, um sie am Leben und einiger-

eine nur scheinbare, so z. B. die Aufsicht iiber die Kinder bis tief ins Jiinglingsalter, welche Pddagogen

Ben bei Kriften zu erhalten, und die Fesselung wird auBer der Arbeitszeit eine permgncnte durchweg dem Sklaven als Pﬁdagqgen ﬁbertragen Wurde. Hierbei ist vor allem zu erwigen,
n in. Auch bei den gewdhnlichen Sklaven kam sie sehr hiufig vor, und zwar nicht als daB derselbe wesentlich die negative Seite der Erzichung, die Hiitung und Abwehr vertrat,
g::z(f?eserslosrfcllré;n ::m nach Krﬁ%ten die Flucht zu verhindern. DaB der Sklave iiberhaupt lieber auf wihrend der Unterricht bei freien Lehrern empfangen wurde, besonders aber, daB man Freie
d L’ de als im stidtischen Hause diente, hing wohl mit seiner meist lindlichen Her_kupft fiir das Amt des Pidagogen vielleicht fiir den Augenblick zu finden, aber dann nur schwer

i L d unter einem verniinftigen Herrn konnte sein Los hier mindestens so leidlich richtig zu lenken vermocht hitte, weil kein Freier, namentlich kein Mitbiirger derselben
zqsamin eg’ _urllli :n welches ihn bei der Riickkehr nach der Heimat erwartete. Der Hirten- Stadt auf die Linge dazu taugte, abhingig (bmaitiog) zu leben. Unter mehreren oder gar unter
zilllzlwz iroligfds z%;\n’lrde wahrscheinlich so gut gehalten wie ein heutiger Knecht, weil bei der Be- zahlreichen Sklaven denjenigen auszumitteln, welcher sich am besten dazu eignete, konnte

handlung der Tiere so vieles von seinem guten Willen abhing; die sizilischen und un'teritalischzn im Lauf der Jahre so schwierig nicht sein, auch werd
Hirten des Theokrit, ohne Zweifel Sklaven, haben eigenen Bcsin, der auf:h bei den- le}nh—
sklaven Xenophons vorkommt, und kdnnen tiber Limmer und Ziegen verfugep und zierliche
Geschenke machen. In Arkadien gab es groBe Bewirtungen, zu welchen man c_hc.Herren samt
ihren Sklaven einlud, ihnen dieselben Gerichte vorsetzte und ihnen‘den Wein in 'demselbeg
Krater mischte. Auch beging man hie und da Feste, wo (‘he Herren die ?klaven bed1entenbun
mit ihnen Wiirfel spielten, ja als die Griechen die r§m1§chen Saturnahen, wo ersteres eben-
falls vorkam, kennen lernten, fanden sie, dies sei ein iiberaus helleqlsches Fest. i .
Das durchschnittliche Verhalten schildert Xenephon kurz dahin: Die Herren .bandlgen gle
Uppigkeit der Sklaven durch Hunger, das Stehlen durch VerschluB alles VerschlieBbaren, das
Davonlaufen durch Fesseln, die Trigheit durch Schlige. ; st B
Iire Stellung  In Athen, seit der Zeit des Peloponnesischen Krieges, benaihmen sich die S avenhse r frei
in Athen 10 q keck. Thr Kittel war eine Tracht, wie sie der drmere Biirger und Metoke auch trug, so
daB man sie von diesen, die ohnehin nicht besser aussahen, kaum meh.r_ qnterschelden konnte;
vermittelst ihres Pekuliums, das — wenigstens nach der neueren Komddie zu schl}eBen = hoft
sehr betrichtlich gewesen sein muB, miissen sie sogar oft.bess?r gestellt gewesen se?. IFn Atden
war nach dem Schlage von Chironea der Demos im 'Bcgrlﬁi, die S%daven zu Ffelen, ie Zran den
(Metoken) zu Biirgern, die ehrlos Gewordenen wieder fiir ehrl.lch zu erkl.are.n. Zur Zeit e}i
Dermosthenes fiihrten sie das Wort lauter als in manchen Stidten die Biirger, ja sie schemer_l auc
das Theater besucht und hie und da an den attischen Mysterien teilgenommen zu habep, bis man
in Augenblicken heftigsten Faktionswesens sie sogar in die ‘Volksversamm.lulilg emflrmger;}f:‘l;;
Diegerichtliche  Allein der Sklave konnte in diesem hochgebildeten Athen jeden Pfugenbhc an seinen vs}rl :
Sklavenfolter Geand aufs bitterste erinnert werden. Einige, sagt Plato, trauen ihren Sklaven gar nic thun
traktieren sie mit Stacheln und Geifleln oft und viel, wodurch sie deren Seelen erst recht knec fe}r:.
AuBerdem aber gab es eine gerichtliche Folterung der Sklaven, von Welcher man murdnlcf t
glauben darf, sie sei nicht hiufig vorgekommen. In Prozessen, sogar n prlvatr.echthchen, durfte
der Herr scine Sklaven dazu anbieten oder die des Gegners dazu verlangen, jenes zur eigenen
Entlastung, dieses zu des Gegners Belastung. Der Redner Lykurgos, des.sen rohes fPlat;hos s.(;
manches aus der Praxis des spiteren IV. Jahrhunderts ausschwatzt, nennt dle‘ Sklaven lc)) ter vcxiel
das gerechteste und dem Demos gemiBeste Mittel zur Erforschung eines streitigen Tatbestandes,
indem er die Sklaven seines Opfers Leokrates zur Folterung verlangt; l.f.:tzterer verweigert
sie und soll damit wiederum sein bises Gewissen verraten haben, ganz als“hatte Mens.chl}chkelt
und Anhinglichkeit an die Sklaven unmdglich ein Wort mitreden kdnnen. Memc_:lcll1 qnd
falsches Zeugnis liefen damals in Athen auf allen Gassen herum. F_relhch, wenn 1rlnan si)o:1 : Em—
mal auf das Foltergestindnis zuriickgewiesen glaubte, konnte es mit der Zeit nicht ausbleiben,
daB dasselbe auch von Freien erpreBt wurde. '

en Beispiele der beiderseitigen Treue und
Anhinglichkeit nicht gefehlt haben, wie einige Grabschriften auf treffliche Pflegesklaven
beweisen, ihnlich wie sie getreuen Ammen, ebenfalls Sklavinnen, sind gesetzt worden.

Von den Freigelassenen hatte man im ganzen keine gute Meinung. Zunichst verstand sich Die Freige-
von selbst, daB bése und undankbare Sklaven, wenn sie frei geworden, ihren Herrn am meisten '@ssenen
von allen Menschen hafiten, weil dieser sie in der Knechtschaft gekannt hatte. In der neueren
attischen Komddie trat aber der Freigelassene i{iberhaupt leicht als Ankliger (ohne Zweifel
seines Herrn) auf, als bestinde der Genuf3 der freien Rede in der Anklage, und was die Poesie
als Typus zu brauchen wagt, das muB im Leben hiufig vorgekommen sein. — Den ganz fatalen
Freigelassenen in Lucians Timon (Kap. 22f.) wird man wohl der rémischen Kaiserzeit vollig zu
tiberlassen haben, so gut als den Petronischen Trimalchio.

Ubrigens gab es Fille im Leben, da ein spezifisches Talent alle Schranken zu beseitigen Talentierte
wuBte, wenn nimlich ein bestimmtes Geschift Fihigkeiten verlangte, welche in der .freien Sklaver
griechischen Familie nur vereinzelt vorhanden und nicht erblich waren.

Endlich versteht sich von selbst, daB fiir jede spezielle und regelmiBige, also unfreie Titig- Sklaven als
keit, die der Staat, und ganz besonders der so ausgebildete athenische, nicht entbehren konnte, f;’::r’f'"‘
Sklaven gebraucht wurden. Thnen fielen regelmiBig die unteren Beamtungen, das Schreiber-
wesen, die Polizei usw. zu. Der freie Streber begehrte nicht ein Amtchen, sondern er wurde

entweder Demagoge oder hungerte. Nur solche Amter, wobei etwas Tiichtiges zu profitieren
war (dpxés), nahm der Demos mit Begier an.

5. Die griechische Aristokratie

Am einfachsten entschied sich die Sache da, wo infolge der dorischen Wanderung cin ganzer z, Auf-
siegreicher Stamm sich unmittelbar als alleinherrschender Adel und Hauptbesitzer des Landes gﬁ;”;;’eﬂstft"f
konstituierte (Sparta). Wic sich anderswo aus der fritheren adligen Umgebung der Konige ihre Rechre
oder aus solchen, die reich genug geworden, um Rosse zu halten, oder aus den besonders Kriegs-
fihigen, ja aus ciner einzigen chemals kéniglichen Familic (Korinth) der alleinherrschende
Adel gebildet, wie er den meisten und besten Grundbesitz entweder schon inne hatte oder
ihn den iibrigen Freien abdriickte, wie ferner die Kaste wichtige Priestertiimer und das Privi-
legium der Rechtskunde besaB und das des Rechtsprechens miBbrauchte bis zum Verkauf der
Schuldner als Sklaven in die Fremde (Athen), dies alles mag wohl als bekannt vorausgesetzt
werden. Michtig war diese Aristokratie, solange sie sehr zahlreich und der Grundbesitz das
einzig Entscheidende war; den beweglichen Besitz zu erwerben und fiir sich allein nutzbar
zu behaupten, verstanden und bezweckten die Aristokraten nicht, zum Unterschiede von
den herrschenden Klassen in den phonizischen Stidten, welche dies gar wohl verstanden zu

43
42




Staat und Nation

haben scheinen. DaB die besitzlos gewordenen Freien die Hauptmassen der Aus.wanlileger
nach den Kolonien gebildet, daB gekaufte Sklaven die ents.tandene.n Liicken ausgefuﬂt ha en
Der Charakter mogen, ist schon oben angedeutet worden. Die Form des arlst'okratlsche.n Staates ist noc;: euée
ihrer Autoritit o selbst entstandene, die Autoritit cine eigenwiichsige; nur in den Idt;mamgtmchcn und groB-
griechischen Stidten, welche bereits Kolonien waren, wird w?hl b?:l Errlchmg (:161: I—Ie;r-
schaft der Reichsten (Timokratie) auch schon die Reﬂexion. mitgewirkt und irgendeine 4 (rlt
thre Dauer von Vertrag stattgefunden haben. Die Dauer der Aristokraue.ut'ld der, wie 51(':h zc::lgf:an.l.rf s
mit ihr alternierenden Tyrannis war verschieden, je nachdem. die ihr c_:ntgegenwnken e}? dra tﬁ
frither oder spiter sich ausbildeten, im ganzen hat sie drei oder vier _]ahrhunder'c.e1 muti_rc
die Gewalt in Hinden gehabt. Diese Zeit erscheint trotz manc'her Fehdcn‘auf beiden Azrri
des Archipels im Vergleich mit der nachfolgenden wie lagter Frieden und Emtracht; dli:r 5 e
fithlte sich wie einen gemeinsamen hoheren Stand der Nation; d?s gegenseitige Err{porsc rauben
und Vernichten war noch nicht an der Tagesordnung, und dies darf jener Periode nie ver-
n werden. pols”
ge%eieser Adel aber war nicht bloB eine politische, sondern eine soziale Macht, und.dles w1rktt;
“‘}ﬁ;’,‘;};ﬁjgm,’ﬁi noch lange nach im spiteren Griechentum, als von dem Adelsstaat l.angst ke%n Stcu‘l mehr 311
" dem enderen stand, Das groBe Vermichtnis der aristokragschen Perlpde an d1_e Nat}on w.arh ie
Kalokagathie, jene ganz untrennbare Verschmelzung einer .mo.rahschen, ciner isthetischen
und einer materiellen Uberzeugung zu einem Begriff, den wir nicht genau wiedergeben, nur
umschreiben kénnen; und zwar liegt der moralisch-dsthetische Akzent ,eh.er auf dem kaldg,
der materielle cher auf dem éya86c, indem schon bei Homer die éyafoi die Vornehmen und
Reichen sind im Gegensatz zu den Geringern (xe‘ipoveg, xépneg). Jene Yerschmelgun(ig, vzll—
zogen in einer noch jugendlichen Entwicklungsperiode des Volkes, ha'lt sich dann 1?}1 er .n}:
schauung behaupten kénnen, solange es Hellenen gab; auch dI.C Pl'z.zlosophen berrliu ten sic
umsonst, der Kalokagathie einen neuen Sinn unterzulegen, u1.1d die stirkste Demo ratisicrung
des Staatswesens war nicht imstande, dieser Anschauung ecin Ende zu mach'en. Alle schénen
Reden von einer Wohlgeborenheit durch l:1>lloBen inneren Wert schlugen nicht durch. Der
Glaube an das Gebliit behauptete sein Recht. . :
Die Beschifti-  Das Leben der Aristokrate% war wie eine Weiterfihrung des hero%schen;.Waﬁen,hLe1bes—
gong der Aot {ibungen und Gelage fiillten das Dasein der Edeltrefflichen aus, soweit es n1ch? durf Staat,
ey Rechtsprechen und Gottesdienste zum voraus in Anspruch genommen war. Ein Hohepunkt
desselben war das Auftreten an den beriihmten Stitten der Wettkiimpf_e, ganz besondf?rs znlllm
Wettreiten und zum Wagenrennen. Der edle Mensch hatte sich das‘ edle T.ler, das R(;g., l;lelgEgse t,
welches zum Kriege wie zum Kampfspiel sein Begléiter war ugd, in so viele menschlic ePflgceln—
namen aufgenommen, sich ganz deutlich als der gehe:bteste Besitz zu erl_<enncn gab. Das 1fl:r S—
halten (immowoqeiv) galt als das eigentliche Kennzeichen adligen Daseins, und wer e; volen s
vermochte und Rennwagen fiir die Feste hielt, dessen Streben war das schonste und stolzeste
von allen. .
Die Enwick-  Wieweit das damalige Geistesleben der Nation von diesem Afiel gcpﬂegt wurde, ist im
fung des ago o1 selnen nur unvollstindig nachzuweisen, und die Uberlieferung ist %ner den Tyrannen giin-
e stiger, deren Hofen Kunst und Dichtung eher nachgezogen sind. Dafiir aber boten die aristo-
kratis’chen Staaten cine reiche Fiille von bevorzugten Einzelmenschen ‘dar', welche zusammen
das Ideal des griechischen Lebens im Sinne ihrer ]ahrhund?rte verwirklichten: gﬁemfe‘.l.nszx‘ne
Waltung im Staat, Kriegstiichtigkeit, Glanz in den Wettkimpfen ugd 'edle MuBe fir dies
alles. Mit ihnen beginnt im groBen dasjenige agonale Wesen, derjenige Wettstreit unter

Ihre soziale

44

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

Gleichen, welcher dann in zahllosen Gestaltungen das ganze Tun und Denken der Hellenen
durchzieht.

Ahnlich wie wir vom Kénigstum das meiste erst erfahren bei AnlaB seines Untergangs, so Griinde der
auch in betreff der Aristokratie bei AnlaB der verschiedenen Griinde und Wege ihrer Auf- ‘j;‘ifsm’:;’ﬁfd”
l6sung. Sie entartet, sobald sie nicht mehr imstande ist, sich selber zu disziplinieren; sie wird
zur Oligarchie, indem sich in ihrem Innern eine engere, alleinherrschende Clique bildet, welche
aber nicht bloB die Macht, sondern den gréBten Reichtum, auch wohl die wichtigsten Amter
an sich reiBt und auch nicht bloB gewalttitig, sondern habsiichtig zu regieren anfingt. Man
hat es, wie in Sparta, versiumt, die alten Landlose aufrechtzuerhalten, wie dies einzelne alte
Gesetzgebungen vorgeschrieben hatten; jiingere Zweige der Familien wurden ein gleich be-
denkliches Element im Staate, ob sie besitzlos blieben, oder ob das Erbgut sich in sehr viele
Teile zersplitterte; unter heftigem Hader ist innerhalb der Kaste eine gefihrliche Zahl von
besitzlosen Aristokraten entstanden, welche zwar noch das BewuBtsein ihres edlen Gebliites,
aber nicht mehr die Mittel zum edlen Leben haben: daB aber dieses letztere moglichst vielen
gegénnt sei, war die erste Lebensbedingung der Kaste gewesen, denn ein Vorrecht gedeiht
nur bei sehr zahlreichen Verteidigern.

Das Geld und der bewegliche Besitz, Industrie und Handel werden eher in den Hinden der Das Aufkom-
Nichtadligen gedichen haben. Aus Handwerkern und Seeleuten werden industrielle Unter- 'ﬁ:ﬁ;“"””"
nehmer, Reeder und Kaufleute emporgestiegen sein. Und wenn diese unteren Klassen — neben
den adligen Hippeis — jetzt groBe Hoplitenscharen im Kriege zu bilden anfingen und, stets
bereit zum Ausfahren, die Ruderer der Flotten stellten, so muBten sie Inhaber der Polis werden.

Durch Pietit fanden sie sich gewiB nicht mehr an die Herrschenden gebunden, sind sie doch alle
desselben politischen Risonnierens fihig geworden, welches damals in hundert Kolonien gute
oder schlechte Verfassung schaffte.

Hierzu kommt die harte Ausiibung des Schuldrechts, wie wir sie hauptsichlich bei den Das harre
attischen Eupatriden kennen lernen, deren Handlungsweise uns ebenso gefihrlich fiir sie selbst Schuldrecht
als hart und grausam erscheint. Sie hatten sich Knechtung sehr vieler Schuldner, ja deren
Verkauf ins Ausland erlaubt; der allgemein verschuldete Demos muBte sogar oft seine Kinder
verkaufen. Was Solon in diesen Dingen fiir Hilfe schaffte, war so wichtig als seine ganze Ver-
fassung.

Dieses Schuldrecht in Verbindung mit einzelnen besonders drgerlichen Gewalttaten kann Der Umschiag
dann rasch den Umschlag herbeifiihren, sei es in eine Tyrannis oder in eine Demokratie. Letztere :”ET}I’;‘;";':}"_‘
namentlich pflegt begleitet zu sein von SchuldenerlaB, Verteilung des Grundbesitzes der Reichen, krarie
Aufnahme von bisher geknechteten Landbauern in die souverine Stadtgemeinde, Zwangs-
vermihlungen der adligen TSchter usw. Den Kummer und Groll der Gestiirzten lernt man ziem-
lich vollstindig aus Theognis kennen, welcher in seinem Megara alles miterfahren hatte.

Auch das Aussenden von zahlreichen Kolonien hat erweislich mehr als eine Aristokratie
nicht vor dem Untergange bewahren kénnen, ja denselben vielleicht mittelbar beschleunigt,
indem sich mit den Kolonien auch der Handel, d. h. das bewegliche Vermdgen und die Be-
volkerung der Mutterstadt, aber auch der damit verbundene Trotz vermehrten. Milet, welches
75 Kolonien ausgesandt, muBte schreckliche Krisen durchmachen.

Diejenigen Aristokratien, welche Aristoteles noch lebendig sah, waren nicht altiiberlieferte, aristotelesiiber
sondern temporire Oligarchien, wie sie hauptsichlich als Reaktion gegen die Demokratie, ‘f"’I;",’"‘"‘ Oli-
auch als Stiitzpunkte Spartas in manchen Stidten entstanden waren. Es sind im ganzen nicht i
mehr Altadlige, sondern Besitzende (edmopor), welche sich zu ihrer Selbstverteidigung der

45



Pindar und die
alte Aristo-
kratie

Aristoteles’

Staat und Nation

Polis bemichtigt haben. Meist nehmen die Reichen, diinkt mich, die Stelle der Edeltrefflichen ein.
Diese Art von Oligarchen ist es, welche dann die Lasten des Staates auf andere wilzt und zu
den Staatswiirden auch noch den Gewinn sucht. Gute Ratschlige, wie man auch einer so spiten
Oligarchie einige Dauer verleihen kénne, finden sich in der zweiten Aristotelischer.l Rhetorik;
wir wissen aber nicht, ob dieselben sind niher befolgt worden, und ob, wenn dies geschah,
es auf die Linge geholfen hat gegeniiber der stets von neuem andringenden Demokratie.

Jene frithere, urspriingliche Aristokratie hatte wenigstens nicht bloB Rechte 'oder gar nur
Interessen vertreten, sondern eine Weltanschauung und eine Sitte. Pindar, der sie besang, als
sie in den meisten Poleis das Steuerruder verloren hatte oder nahe daran war, es zu verlieren,
ist in gewissem Sinne eine fortlaufende Urkunde ihrer Denkweise.

6. Die Tyrannis :
Aristoteles, bei welchem die Tyrannis als iible Seitenform (noapéxBaoig) der Monarchie

Auffassung Gouriert, will nur das Notwendigste dariiber sagen, indem kein Grund vorhanden sei, sie um-

Aristokraten als

stindlich abzuhandeln. Er hitte aber gar nicht ndtig gehabt, so spréde zu tun, denn die
Tyrannis ist eine der ganz unvermeidlichen Formen der griechischen Staatsidee, und in jedem
begabten und chrgeizigen Griechen wohnte ein Tyrann und ein Demagog.

Vor allem sind die Tyrannien nicht als entsprungen zu denken aus den Kénigtiimern, und
auch Aristoteles will dies nicht sagen; von den sehr wenigen Beispielen, die dafiir zu sprechen
scheinen, bleiben, wie sich zeigen wird, nicht einmal Pheidon von Argos und Arkesilaos III.
von Kyrene wirklich bestehen. Die Tyrannis ist vielmehr eine Todeskrankheit der Aristokratifa.
Diese mag zunichst bedroht sein durch Wirren in ihrem eigenen Innern; hat sie noch die
Kraft, von sich aus einen zeitweiligen Rechtsverteiler (aicuuviitne) aufzustellen, wie z. B. das
(adlige) Volk von Lesbos den Pittakos und wie der patrizische Populus von Rom seine Dikta-
toren, so kann sie sich noch retten. Gefihrlicher ist diejenige Tyrannis, welche sich im Namen
der Beherrschten, der Massen erhebt. Diese ist in threm Ursprung geradezu eine antizipierte,
durch cinen Einzigen vertretene Demokratie; da aber die Polis eine unbedingte Macht iiber
die Biirger hat, so besitzt sie dieselbe auch in dieser Gestalt; der Tyrann tut nicht me.hr, als
sich die Polis jederzeit erlaubt, und der einzelne hat es unter ihm eigentlich nicht schhmme-r.
Ofter ist die Polis ganz vollkommen in einem solchen Manne reprisentiert gewesen, und die
grofle Verbreitung des Phinomens iiber die ganze hellenische Welt im VII. und VL _]ahrhujndert
beweist, daB es einer relativen Notwendigkeit entsprochen haben muB. DaB nach einiger
Zeit iberall ein MiBverhiltnis eintrat zwischen der oft sehr persénlich gewordenen Herr-
schaft des Tyrannen und den Wiinschen und Geliister der verschiedenen Bevélkerungsklassen,
versteht sich von selbst; auch war alles Gelingen sehr an die personliche Begabung des einzelngn
gckniipft; man darf aber das Ganze nicht beurteilen von den Deklamationen der spiiterep Zeit
aus, da durchschnittlich die véllige Demokratie gesiegt hatte, und gerade daneben hie und
da die verruchteste Spitgestalt der Tyrannis florierte, wie bei Alexander von Pherd, Klearch

von Heraklea und den beiden Dionysen. ‘ .
Der erste Urheber ist in der alten Zeit fast iiberall ein Aristokrat, etwa ein zuriickgesetzter

Urheber derTy- Halbbliitiger, wie Kpypselos, oder ein olympischer Sieger im Vollgefiihl seines Wertes, wie
e Kylon; auch vornehme Priesterschaft konnte dazu helfen, wie beim Hause Gelons, ebenso

Anfiihrerschaft in einem gliicklichen Kriege u. a. Amter mit einer verfiihrerischen Macht—
fiille. Irgendwie muBte man sich bei der Masse als ihr kiinftiger Helfer bekannt und womdglich

46

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

beliebt gemacht haben, denn nur durch Volksmassen oder durch Bestechung ist die Tyrannis zu
erlangen. Letzteres konnte in ganz gelinder Art geschehen. Peisistratos, der schon populir
geworden durch die Anfiihrung im megarischen Kriege, zeigte sich freigebig und 6ffnete seine
Giiter und Girten; damit geriet er an die Spitze. Auch die Mithilfe der Religion wird nicht
verschmiht; man verschafft oder fingiert sich einen delphischen Spruch, ja Peisistratos bei
seiner zweiten Usurpation brachte bekanntlich die Stadtgéttin leibhaft auf seinem Wagen mit.

Der eigentliche Staatsstreich der Machtergreifung erfolgte auf die verschiedensten Arten,
je nachdem eine Gelegenheit beniitzt werden muBte. Im Durchschnitt wird der Hergang cher
blutig gewesen sein, indem es sich nicht bloB um Anderung des Zustandes, sondern um Rache
fiir Erlittenes und Abschneiden jeder Reaktion handelte. Phalaris machte sich zum Herrn des
kaum vor zwanzig Jahren gegriindeten Agrigent, indem er als Bauunternchmer des Zeustempels
vor allem die Akropolis, in welcher derselbe lag, befestigte und dann beim Thesmophorienfest
mit seiner Arbeiterschar tiber die Bevolkerung herfiel und die Minner tétete. Zwei Menschen-
alter spiter unterwarf Theron dieselbe Stadt, nachdem er das Geld, das ihm fiir den Bau eines
Athenatempels anvertraut worden, an heimlich bereit gehaltene Séldner gegeben. Polykrates
iiberwiltigte Samos an dem Feste der Landesgottin Hera, indem im Festzuge selbst die Ein-
verstandenen sich mit plotzlichem Mord iiber die tibrigen herwarfen, wihrend er mit seinem
sonstigen Anhange die wichtigsten Punkte der Stadt besetzte. — Der gestlirzten Partei, soweit
sie solche Augenblicke iiberlebte, blicb nur die Flucht, im giinstigsten Fall ein offener Abzug

Der Hergang
der Usurpation

565

536

iibrig. Was der Tyrann dem Volke dann unvermeidlich wird haben gewihren miissen, war DieKonzessio-
die Aufhebung der Schulden, indem er sich hier unméglich als Rechtsnachfolger der von ihm " dasVolk

teils vernichteten, teils verjagten Aristokraten hitte gebirden konnen. Schon zweifelhafter
steht es mit der Frage, wieweit er die Acker neu verteilt haben moge; unvermeidlich war
nur die Konfiskation des adligen Grundbesitzes, und daB hie und da ein gelinder Tyrann den-
selben innebehielt und ihn spiter wieder den einst von ihm Verbannten verkaufte, wird aus-
driicklich gemeldet. Ganz von selber aber wird sich die Sache gemacht haben, wenn der Usur-
pator der Reprisentant eines bisher unterdriickten Volksstammes war, wie z. B. die Tyrannen
von Sikyon, welche den dortigen Ioniern wieder iiber die Dorer emporhalfen und ihnen den
Alleinbesitz von Rat, Gericht und Amtern sicherten, als dem Herrschervolk (apxéraor); wer
aber dies alles erhielt, der bekam wohl faktisch auch im Grundbesitz den Vorrang, obschon
nicht gemeldet wird und auch nicht wahrscheinlich ist, daB die Dorer vollig seien depossediert
worden.

Welches aber im einzelnen Fall die Vorteile von bisher bedriickt gewesenen Volksbestand-
teilen sein mochten — der Tyrann hatte in den Augen der letzteren eigentlich seine Bestimmung
erfiillt, sobald jene Vorteile gesichert waren; hinfort frei zu leben, schien wohl auch ohne ihn
mdglich. Und nun muB er die Erfahrung machen, wieviel leichter es ist, die Gewalt zu er-
greifen, als zu behaupten. Die Masse der bedriickten Freien, die ihm mit der Tat geholfen oder
durch ihr Geschehenlassen sein Tun méglich gemacht hat, erwartet oder verlangt wohl eine
allgemeine Gliickseligkeit, wie sie tiberhaupt nie und nirgends zu finden ist, er aber kann

selbst den scheinbar billigsten Erwartungen nicht geniigen. Nur durch Gewalt kann er sich Behauprung

oben halten, und der sichtbare Ausdruck hiervon ist die Leibwache der Speertréger, anfangs
wohl errichtet zum Schutz gegen Attentate der Gestiirzten, aber fortgefiihrt zum Schutz
gegen das Volk.

In Griechenland aber werden die Geworbenen auch wohl griechischen Stammes gewesen
sein, ja vielleicht tritt uns hier in der hellenischen Geschichte zum ersten Male kriegerische

47

nur durch Ge-
walt und Sold-
ner



Pheidon
(1 um 660)

Periander

Staat und Nation

Kraft abgelost von jeder Polis, als frei verwendbares Element entgegen; diese Doryphoren
sind die Vorginger jener gewaltigen Soldnermassen des IV. Jahrhunderts.

Nun aber treten einzelne hochbegabte und kithne Tyrannen auf, welche nicht bloB in die
aristokratische, sondern in die allgemeine griechische Lebensweise éine Bresche zu legen
suchen und das Reich der Niitzlichkeit, der erwerbenden Titigkeit proklamieren, auf welcher
ja sonst bei den Hellenen ein Fluch lag.

Zuerst muB ein eigentiimliches Janushaupt, Pheidon, Kénig von Argos, erwihnt werden,
vom alten Stamme der Temeniden und vielleicht um einer einzigen Gewalttat willen in die
Reihe der Tyrannen geraten: er hatte nimlich die Leitung des Festes von Olympia an sich
gerissen, was ihn bei seinen Argivern schr populir machen konnte. Und dieser Herrscher,
ciner der wenigen, die es noch durch Erbe waren, Abkémmling des Herakles, ist eifrig fir
Handel und Verkehr, regelt MaB und Gewicht und schligt die vielleicht friihesten griechischen
Miinzen. Noch merkwiirdiger und etwas niher bekannt sind die MaBregeln des zweiten
Tyrannen von Korinth, Perianders. Die Stadt war von alters her bedeutend durch Handel und
Industrie, und die Bacchiaden hatten wenigstens, wie Strabo sagt, das Emporeion riicksichtslos
ausgebeutet. Was nun Periander anordnet, hat wohl eine politische Seite und dient zur Sicherung
seiner Macht, daneben aber wirkt, wie es scheint, eine konomische und erziehende Tendenz mit.
Er zog bestindig zu Felde und war kriegerisch, er baute Trieren und herrschte iiber beide Meere,
wahrscheinlich, weil Korinth sich nach auBen regen muBte, um sich nur zu behaupten, und ob
er dazu lauter S8ldner verwandt, ist ungewiB; er sandte Kolonien aus, aber nicht bloB, um Un-
zufriedene los zu werden und S6hne und Bastarde zu versorgen, sondern um gehorsame AuBen-
posten fiir sein kleines Reich zu gewinnen. Vor allem aber scheint er seine Hauptstadt in eine
scharfe und iiberlegte Zucht genommen zu haben, deren sie dringend bedurfte. Mdglich, daB
die Kunde von dem damals eréffneten Agypten und seinem Kastenwesen ihn angeregt hatte, die
Titigkeit von Korinth nicht schrankenlos walten zu lassen, sondern zu regeln; ein gewdhnlicher
Tyrannenegoismus aber wiirde wohl nicht so weit gesehen haben: Er gestattete nicht jedem die
Ansiedelung in Korinth; er hinderte die Biirger an Erwerbung von Sklaven und am Miifiiggang;
er fand ihnen immer irgendeine Tatigkeit aus; wer auf der Agora saff, wurde bestraft. Die Absicht,
welche fiir letzteres vorausgesetzt wird, wire gewesen, mit dem MiiBiggang die Verschwdrungen
abzuschneiden, was doch wohl nicht die Hauptsache war. Zuletzt setzte er eine Behirde (Bouhn)
ein, welche den Leuten die Ausgaben iiber ihre Einkiinfte hinaus zu wehren hatte. — Vor allem
ist klar, daB ihm vor einem weiteren Anschwellen der groBen Stadt graute, und daB er nicht
die Ambition hatte, eine riesige Menschenmasse zu hiiten. Sodann sollte Korinth aus dem
Ruf des wilden GenuBlebens herauskommen, und wenn er auch noch, wie behauptet wird,
die Gelage verbot, so wird dies geschehen sein weniger, weil sie Herde von Verschwdrungen
sein konnten, denn die gefihrlichen Verschwérer bediirfen ihrer nicht, als weil sie in grenzen-
lose Schlemmerei ausgeartet sein mochten. Die Korinther sollen fleiBige, ungefihr gleichmiBig
wohlhabende, durch Macht des Staates nach auBien gedeckte Banausen sein und vor diesen
fiirchtet sich der Herrscher nicht und hilt ihre Interessen vielleicht einstweilen fiir die seinigen.
DaB die Erwerbung von Sklaven zwar gewiB nicht aufgehoben, aber beschrinkt wurde, 138t
verschiedene Deutungen zu: handelte es sich um Haussklaven, so sollte wohl der orientalische
Pomp, die Schar von Luxussklaven aufhoren; sind dagegen Handwerkssklaven gemeint, so
sollte das Entstehen allzu groBer Fabriken gehemmt werden und mittelbar wiederum das tiber-
miBige Anschwellen der Stadt. Und Periander regierte ohne dirckte Steuern, bloB durch Ein-

Polykrates nahme von Markt und Hifen, und in Korinth geniigte dies. — Polykrates, der viel spiter und

48

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

ruchloser emporgekommen und auf eine hastige und abentecuerliche Politik gestellt war, hat
doch offenbar auch geglaubt, die Masse seiner Samier fiir sich zu gewinnen, indem er nach
auBen viele Inseln und Festlandsstidte nahm und Freund und Feind pliinderte, den Samiern
aber Teilnahme an den Prisen génnte und den Handel nach Agypten in Aufschwung brachte;
daB gefangene Lesbier den ganzen Graben um die Mauer der Hauptstadt graben muBten, war
gewiB etwas Populires. Die Miitter von gefallenen Kriegern wies er jede einem reichen Samier
zum Unterhalt zu: Diese gebe ich dir zur Mutter. — Peisistratos endlich, der Athen in die Hinde
bekam, nachdem dort eine groBe politische und soziale Krisis durch Solons Verfassung noch
keineswegs abgeschlossen, sondern erst recht in FluB gekommen war, scheint seine Aufgabe in
manchem Betracht dhnlich wie frither Periander aufgefaBt zu haben: der athenische Staat, gedeckt
nach auBen durch seine Macht, durch Biindnisse und feste AuBenpunkte, im Innern gesichert
durch Arbeit und Titigkeit. Leute, die, von der Hauptstadt magnetisch angezogen, dort herum-
lagen, wies er auf ihr Landstiick hinaus: Warum gehst du miiftig? Ist dir ein Gespann gestorben,
so empfange eins von mir und arbeite! Hast du kein Saatkorn, so gebe ich dir! Zu allem kam
dann noch der echte Prachtsinn, die geistige Bildung, welche sich von ihm aus verbreitete, und
der entschiedene Glanz seiner Persénlichkeit. Wenn seine dritte Machtergreifung ein formliches
Aktienunternehmen vieler Stidte war, die ihn mit Geld unterstiitzten, so muf3 das Vertrauen,
welches man auf sein Gelingen und auf seine Bedeutung fiir Griechenland setzte, bereits ein
sehr groBes gewesen sein. Die Hauptabgabe, welche er und sein Haus von den Athenern be-
zogen, war eine Einkommenssteuer von nur fiinf Prozent, und damit schmiickten sie die Stadt und
bestritten die Kosten der Kriege und der Opfer — freilich wird nicht gesagt, daB ihnen dieselbe
vom Volke bewilligt worden, aber ohne einigen guten Willen wire sie nicht zu bezichen gewesen.

Tyrannenregierungen dieser Art sind der ausgesprochene Gegensatz zum Ideal von Sparta:
Fiille der MuBe (d@bovia oxoMig) und zur Kalokagathie der Aristokraten, mdgen auch einzelne
Tyrannen fiir ihre Person die letztere sich vorbehalten und die groBen Kampfspiele der Griechen
besuchen, beschicken, unter ihre Aufsicht zwingen (wie Pheidon), ja solche neu stiften, wie
Periander angeblich die Isthmien und Kleisthenes die Pythien, soweit dieselben nicht schon
als bloB musischer Agon vorhanden gewesen waren. Unvermeidlich und fiir so kluge Minner
wohl vorauszuahnen war es allerdings, daB8 ihre Untertanen, soweit sie freien Standes waren,
durch Handel und Titigkeit in vollig gesicherter Lage einen Geist der Unabhingigkeit ent-
wickeln muBten, welche am Ende zum Sturz der Tyrannis filhren konnte; vielleicht verlieBen
sie sich auf die Einsicht der Leute, daB Gewinn und GenuB durch den Wegfall des Tyrannen
nur verlieren konnten; allein in diesen Einwohnerschaften lebte bereits etwas anderes als bloBe
Berechnung, nimlich das Bild irgendeiner aristokratischen oder schon demokratischen Polis.
Der aus Gold getriebene Zeus des Kypselos in Olympia, der herrliche Quellbau des Theagenes
in Megara, das Olympieion des Peisistratos, sein und seiner Schne Verdienste um die Samm-
lung und Redaktion des Homer und vielleicht um das attische Theater, der Hof von Techniten,
welche Polykrates mit hohem Sold um sich versammelte, die fremden Nutztiere, welche er
kommen lieB — dies alles hat den zum Teil frithen Sturz der betreffenden Hiuser nicht ab-
wenden kénnen. Und doch hatten auch die groBten Dichter ihrer Zeit diese Hofe aufgesucht
und gepriesen, und wir treffen Arion bei Periander, Ibykos und Anakreon bei Polykrates,
Simonides und Anakreon bei Hipparch, nicht zu reden von den sizilischen Tyrannen des V. Jahr-
hunderts, bei welchen personlich oder durch Gesinge Simonides, Pindar, Aschylos und Bacchy-
lides gegenwirtig gewesen sind. DaB aber solche Dichter nicht notwendig Schmeichler sein
muBten, lehrt Pindar in seinen Offenherzigkeiten.

4 Burckhardt, Griechische Kultur 49

Peisistratos

541

Gegensatz
zum Ideal von
Sparta



Staat und Nation Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

Die ilteren, ionischen und Zolischen Tyrannen in Ephesus, Milet, Kyme usw. sind uns nur
so fragmentarisch bekannt, daB8 weder iiber ihr Auf- und Niedersteigen gegeniiber von Aristo-
kratien und Timokratien noch tiber ihre (der Sage nach schr harte) Waltung ein sicheres,

verbundene priesterliche Amt unter der Aristokratie fiir sich allein fortlebte, z. B. im Archon
Basileus der Athener. Allein Samos, beim plotzlichen Aufhoren einer Herrschaft, wie die des Die Erben des
Polykrates gewesen, war in groBer Aufregung, und als Miandrios einen Altar des befreienden £%tir2ten Ty-

2 ; syt . X . > . = rannen
zusammenhangendes Urtﬁfl mdglich 1st. _ ‘ ) ; Zeus errichtete, einen geweihten Raum ringsum abgrenzte, in der Volksversammlung die
Coaiim Die groBe und allgemeine Gefahr, in welcher jede Tyrannis schwebte, lag, wic gesagt, in Herrschaft niederlegte, Gleichheit der Rechte proklamierte und fiir sich nichts als sechs Talente
egen jeqelL.en- 1 3 % 3 ] 1 1 3 . . . . "
St e dem Drang entweder alller Freien pder de.r arlstok{’.atlsch Gesinnten, sel.ber ('he Pc?h.s et i A und das erbliche Priestertum seiner Stiftung verlangte, da bekam er wilde Drohungen auf
wollen. Mochte das Privatleben mit all seinen Geniissen noch so frei sein, die politische und : Rechenschaft wegen des Vergangenen zu hdren. Und jetzt erwog er, daB statt seiner doch
polizeiliche Waltung noch so gelinde — man wollte n%cht Vo ob§n gclenl'(t Werden und i nur ein anderer Tyrann sich erheben wiirde, und ergriff die Gewaltherrschaft ganz riicksichtslos.
tibelte es Wthl den Tyrannen ganz besondersf wenn sie die niitzliche Titigkeit zu 'befordern Die Erbschaft der Tyrannis kam entweder, wie in diesem Fall, an eine neue Tyrannis, oder,
suchten. Griechenland hatte eine andere Bestlmmu}qg, als in Gestalt von lauter kleinen Kar- g wie in Athen, an eine lingst vorbereitete Demokratie, sonst aber im VI. Jahrhundert meist an
thagos auszuleben oder vollends Stadt um Stadt persisch zu werden, was namentlich den Staaten irgendeine Art von Aristokratic.
ohne Bﬁfgeﬂ}eefe unvermeidlich bev‘orstand. Emstvzeller} bildeter-l die Tyrannen, offenbar im f% Die sizilischen Tyrannen bilden eine besondere Gruppe. Leider sind wir iiber diejenigen, Die sizilische
BewuBtsein ihrer bedrohten Lage, eine Art von Bundnls untereinander und wiinschten, dal r welche vor dem V. Jahrhundert auftraten, nur sehr unvollkommen unterrichtet; bei Diodor, T¥rmnis
auch anderswo die Staaten An die Hinde von ihresgleichen "kommen mé&chten. Al.)er zqnachst i welcher zar Zeit des Augustus in seinem groBen Geschichtswerke die Schicksale seiner schénen
Spartas Tyran- War Spgrta manchem von 1hn(?n ay oben angegt?ben.en C%ru.ndcn schon frithe fe}ndsehg und ] und ungliicklichen Heimatinsel nach zum Teil hdchst vorziiglichen Quellen ganz besonders
nenfeindschaft verderblich, und dazu kam eine innere Garantielosigkeit ihrer Herrschaft. Die Griechen f: umstindlich behandelt hat, fillt in jene Friihzeit die grofe Liicke vom sechsten bis zum zehnten
selbst konstatieren vor allem die kurz'e Dauer der Dynastien, und ZoaL als von einer h'dherep i Buche. Die Griechen hatten seit dem VIIL Jahrhundert das Land mit einer Menge von Kolonien
Macht gewollt. Schon das Orakel weiB dieselbe voraus, und spiter heiBt es dann: Die Gottheit i besetzt und konnten sich gegeniiber den vorgefundenen Volkern (Sikanern, Sikelern usw.)
fiihrt die Tyrannien nicht bis aufs dritte Geschlecht, sondern fillt dieselben wie Fichten oder beraubt 4 véllig als die Herren betrachten; nur in drei Stidten des Nordwestens behaupteten sich noch
sie ‘.‘1‘3’ Sb’hne;. in de.r Tat sind von al!en nur die der Kypseliden, die 'a'es Hieron und die der Leu- i Phonizier. Nun erhoben sich in einigen griechischen Poleis fast von Anfang an Tyrannen, wie Ihre Anfinge
koniden am kimmerischen 1.305]"”%‘5 bis “”f den Enkel g?langt. (Aclian V. H. VI, 13.) f Panaitios in Leontinoi, welcher im Biirgerheer das FuBvolk gegen die Reichen und Berittenen 6so
i de"az;};.; Daf} gegen das Ende hin sqharfer regiert Wgrdc, hing dar.:iln, daB ath (.he Gegner schon u' gewann und nach Niedermetzelung derselben die Herrschaft ergriff; von Phalaris und Agrigent
kecker und niher auftraten. Vielleicht war es die alte unterdriickte Partei, die noch in Gestalt ist bereits die Rede gewesen, und die Stadt scheint nach ihm wieder eine Aristokratie unter
b Kmdern und Enkeln der Fliic]'ltlmge dral.lBen. Welt?debte’ oder auch nur diese und. = i gesetzlichen Oberhiuptern geworden zu sein. Gegen Ende des VI. Jahrhunderts aber nimmt
michtige Familie 4 derselben. Die Al!emaomden im Exil AT noch r.elch genug, den 1]m§n die Tyrannis wie etwas Selbstverstindliches rasch an Umfang zu, und zwar, als noch keine
verdt.mgenen delPhlschcn Tempeli m'parlschem Marmor statt in Tuffstein aufzufiihren und die karthagische Macht auf der Insel stand, ohne allen Vorwand kriftigerer Nationalverteidigung.
Pythia zur Partem.ahme gegen Hippias zu bestec‘hen, so daf das Orakel den Spartanernﬁdessen Die inneren Wirren, deren sie sich dabei bediente, hingen wohl an der Ungleichheit der freien Die siefordern-
Sturz auftrug. Perianders Haus endigte schon mit der Ermordung seines Enkels und nichsten Einwohner, indem die Abkémmlinge der urspriinglichen Kolonisten einer Polis (gleichviel den Unstinde
L Nachfolger.s P sammetichos durch e Adelsverschwdrung, welche Demolition des Tyrannen- ob dorischen, ionischen oder anderen Stammes) allen oder den meisten Grundbesitz und viel-
palastes, Em21.ehung‘der ‘Kypsehdenhabe und A}Jsleerung aller Graber d?s Hauses verfiigte. leicht noch das Alleinrecht im Staate besaBen gegeniiber den seitherigen Angesiedelten und
Sonst aber gefielen sich die spiteren Erzihler darin, den Tyrannen durch eine Privatrache um- vollends etwa gegeniiber vorgefundenen Umwohnern, welche man zu Knechten gemacht
korr}men zu lassen, welche zugleich durch ein ethlsches oder_ politisches Motiv eine hijhc?re hatte. Einen und vielleicht einen zweiten Tyrannen wurde man wieder los, wie z. B. Selinunt,
Weihe gehabt haben splltg Aristoteles behandelt d}“ Kapuel s'ehr .umst‘and.hch und gibt : wo Peithagoras mit Hilfe eines spartanischen Abenteurers Euryleon gestiirzt und dann auch
als Hauptanlaﬁ irgendein Emzelvqbrech'en, nament'hch die Hybris, .dle mit tiefer Schmach dieser, als er sich zum Tyrannen erhoben, bald am Altar des Zeus auf der Agora ermordet
Verbun(%ene MiBhandlung o als die d‘re1 Hau‘};)tantllrlfabe zu der befreienden Tat nennt er den wurde, aber dieselben Krifte kehrten immer wieder. Gelon ging mit Menschen und Stidten Geton von sy-
HaB, die Verachtung und die Ruhmlicbe. Die Peisistratiden hatten durch das Attentat auf ) B 1ls e leblosen Stoffen i wndl verk i sunterioriogen Defios sl Autsdinliing o 7t
Hipparch ihren fihigsten Mann eingebiiBt; Hippias, welchen nach ecinigen Jahren der Sturz : Fremde. Wenn durchaus ein gréBerer Staat mit Syrakus als Hauptstadt gegriindet werden

des Hauses traf, kam mit glimpflichem Abzug davon. Auch freiwillige Abdankung einer er-

erbten, wohlbefestigten Tyrannis an das Volk, aus bloBem Billigkeitsgefiihl, kommt vor;

weniger erbaulich " lautet, wie im ionischen Aufstand Aristagoras seine milesische Tyrannis
niederlegt, indem er zugleich seine Kollegen an ihre respektiven Stidte ausliefert.

Samos nach  Hochst merkwiirdig war der Hergang auf Samos, als Polykrates in Magnesia untergegangen

4em f,f:,‘;if a’fﬁj war. Sein Geheimschreiber Mdandrios, den er mit groBen Vollmachten zuriickgelassen, begehrt

(s2z) nicht die Herrschaft, sondern Rettung fiir seine sechr kompromittierte Person durch Ubernahme

cines Priestertums. Es war nichts Ungewohntes, daB das frither mit dem heroischen Konigtum

sollte, so war dies allerdings die einzig mdgliche Weise, denn niemals wiirden die einzelnen
Stidte gutwillig gehuldigt haben; sie wiren Republiken oder Tyrannien auf eigene Hand
geblieben, und schon nahte fiir solche, die sich um jeden Preis zu behaupten gedachten, ein
furchtbarer Verbiindeter: Karthago. Durch den gewaltigen Schlachttag am Flusse Himera 480
gewann Gelon dicjenige Stellung eines Retters der hellenischen Nation, welche es ihm hernach
mdglich machte, in der Volksversammlung zu Syrakus Rechenschaft und Abdankung anzu-
bieten und unter lauter Begeisterung damit abgewiesen zu werden. Im Sterben konnte er 478
seinen Bruder Hieron zum Nachfolger einsetzen; dieser aber fuhr mitder betiubenden Mischung Hieron

50 4* ST




Staat und Nation
Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

und Verpflanzung von Bevdlkerungen, wie oben erwihnt, auf das gewaltsamste fort, und
Theron von Agrigent, mit welchem er den Frieden sorgsam aufrecht hielt, machte es in
seinem kleineren Gebiet nicht viel anders. Das Gefiihl der Sicherheit glaubten sich aber beide
Dynastien doch nur durch michtige Werbung von Séldnern verschaffen zu konnen, die in
Syrakus, Agrigent und den ecinverleibten Stidten garnisonierten oder geradezu als Biirger
eingesetzt wurden, auch war Hierons Regierung eine geldsiichtige und harte, und daB geistiges
466 Leben Glanz verleihen kénne, mag ihm nur von auBen klar geworden sein. Er selbst hinterlieB
die Herrschaft einem fiir grausam geltenden Bruder, welcher sie schon nach kurzer Zeit durch
eine Empdrung der Hauptstadt verlor und frei nach Italien abzichen durfte.
Die athenische  Die Unruhe der Demokratie, welche zumal in Syrakus schon die schirfsten Formen an-
Invasion (415 nahm, oszillierte unvermeidlich in eine Stidtefehde hiniiber, deren Folge die berithmte sizilische

sios, sein Sohn von der Doris, mit Aristomaches Tochter Sophrosyne, sein jiingerer Schwager
Dion, der Bruder der Aristomache, mit der eigenen Schwestertochter vermihlt und somit
zugleich sein Schwiegersohn war. DaB diese Verhiltnisse zu Rivalititen fithren muBten, ist
einleuchtend. Und nun sollte die Tyrannis auf den Sohn iibergehen, der noch schr jung war,
und dem Dionys, trotz sorgfiltiger AbschlieBung vom Umgang mit allen fiir den kiinftigen
Tyrannen ungeeigneten Personen, die fiir einen solchen notwendigen Eigenschaften nicht
hatte geben kdnnen. Neben diesem aber stand die merkwiirdige, mitten in die Tyrannen-
umgebung geratene Gestalt des Doktriniirs Dion, in der sich doch immer eine eigentiimliche Der Dokirindr
Kraft des hellenischen Wesens zeigt, die sie niherer Betrachtung wert macht. Eine

Als Schwager des ilteren Dionys und als Augenzeuge des mérderischen Schicksals der sizili-

e Intervention der Athener war. Der Sieg der Syrakusier, wenn auch mit spartanischer Hilfe
erkimpft, befreite sic von dem ihnen durch die Athener zugedachten Verkauf in die Sklaven-
schaft; allein das groBe Ereignis hatte das von Athen mitbedrohte Karthago aufgeregt, und
dieses beschloB jetzt, bei Athens tddlicher Schwichung, die Eroberung der Insel mit allen

Seit 408 Mitteln. Nachdem Selinunt, Himera und Agrigent aufs jammervollste gefallen, erhob sich in
Der iltere Dio- dem zerwiihlten Syrakus Dionysios, in seiner inneren Waltung der vollstindigste Typus des_
nys ( 4"3%— neueren, aus der Demokratie entstandenen Tyrannen; das duBere Schicksal der Insel aber nahm

einstweilen folgenden Gang: Nach allem, was geschehen, war ein freies Biindnis freier Stidte
gegen Karthago nicht mehr méglich; Dionys gab sich nun als allgemeinen Hort des Hellenen-
tums gegeniiber den chamitischen Barbaren und imponierte damit anfangs auch den GroB-
griechen des Festlandes und den iibrigen Hellenen, bis man inne wurde, daB er es gar nicht
auf Vertilgung der Karthager absah, sondern dieselben absichtlich schonte, um notwendig
zu bleiben fiir diejenigen, welche das Entsetzen vor karthagischer Knechtschaft ihm in die
Arme trieb. Er trat in Vertrigen den Karthagern groBe, alte Stidte ab, erklirte andere ihnen
zinspflichtig und unterwarf sich mit den ruchlosesten Mitteln die noch iibrigen. Einige von
diesen iiberlieB er gefihrlichen Séldnern zum Ausmorden und zur Ansiedelung in der Feld-
mark; aus anderen wurden die Einwohner entweder als Sklaven verkauft oder nach Syrakus
tibergesiedelt, der einzigen groBen Zwangsstadt, welche sich nach mehrmaligem, véllig terrori-
stischem Besitzwechsel in den letzten Jahrzehnten des Dionys ganz ruhig verhielt. So herrschte
er wenigstens iiber eine Anzahl von Feldmarken, nachdem er deren ehemalige Poleis vernichtet
hatte, weil sie als solche nicht zu bindigen gewesen waren. Seine Finanzen muBten ihm nétigen-
falls Pliinderungsfahrten nach Unteritalien und Etrurien und groBartige Tempelriubereien, be-
sonders auch an Chryselephantinstatuen, aufbessern helfen, wobei er es an frivolem Hohne
nicht fehlen lieB, und jede Erhebung des Stadtvolks wurde durch ecine wohleingerichtete,
spionierende Geheimpolizei (mpocoywyelg) verhiitet (Plutarch Dion 29).

schen Stadte hitte er véllig hoffnungslos bleiben, flichen oder sich téten miissen; denn die wirk-

liche Lage war so, daB jede Losspannung oder auch nur Lockerung der syrakusanischen Tyrannis

das Ubereinanderherfallen der Geknechteten herbeifiihren muBte; aber Plato, von dem eine plao in Sy-
Tradition schon frithe zu ihm gedrungen war, und der dann freilich, nachdem es gelungen war, s

ihn von Tarent nach Syrakus zu laden und dem Tyrannen zu prisentieren, kaum wieder lebend

hatte heimkehren kénnen, hatte ihn mit seinen politischen Idealen und mit blinder Hoffnung

erfiillt; es schwebte ihm ein unklares Bild von einem aristokratischen, in lakonisch-kretischer

Weise eingerichteten Staatswesen vor; was er der Einzelstidte wegen fiir Absichten hatte,

erfihrt man nicht; wohl aber sieht man aus seinem ganzen Tun, daB er von der Meinung be-

herrscht war, auch die Schlimmsten bessern zu kénnen. So hielt er denn wohl in der Hoffnung

aus, die Tyrannis einst zu erben, um sie dann aufzuheben. Bei Lebzeiten seines Schwagers hatte

er nun aber doch dessen Gebote auszufithren, und dabei war weder Mildes noch Gerechtes,

und wenn er dessen Tochter heiratete, so gab er ihm damit eine Garantie mehr fiir sein Wohl-

verhalten. Als dann der Jingere Dionys zur Herrschaft gekommen war, erhielt derselbe von Dions Einflup
ihm die trefflichsten Ratschlige und war deshalb anfangs fiir ihn begeistert; bald aber lieB er @/ den Jiinge-
sich durch Héflinge gegen ihn einnehmen, die ihn vor dem Aufkommenlassen einer Vormund- - "
schaft Dions warnten, wobei ihnen dessen auch von Plato geriigte schroffe und rechthaberische

Art zu Hilfe kam. Immerhin brachte Dion es dazu, daB Plato dringend zu einer zweiten Reise

nach Syrakus eingeladen wurde; seine geheime Hoffnung soll gewesen sein, daB dieser dem
Tyrannen, indem er sich seiner annihme, die maBlose Despotenart benehmen und ihn zu einem

die Gesetze achtenden Regenten machen wiirde, sollte dies aber nicht gelingen, so gedachte

er ihn zu stiirzen und die Stadt den Syrakusiern zu iibergeben; die ihm wenig sympathische

stidtische Demokratie, die ein solcher Schritt ans Ruder bringen muBte, sah er wenigstens

der Tyrannis gegeniiber als das geringere Ubel an. Plato kam und schien in kurzer Zeit den plass . Auf
Tyrannen und dessen Hof ganz fiir sich begeistert zu haben; aber gerade jetzt war auch die ¢halt in Sy-
Gegenpartei titig. Diese setzte durch, daB der Geschichtsschreiber Philistos, der theoretische L

Seine Familie  Als Dionys 367 starb, glaubte er die Tyrannis seinem Sohne mit ehernen Banden gefestigt
undder jiingere 7y hinterlassen, und sie war es auch, wenn lediglich die finanziellen und militirischen Garantien
” in Betracht gekommen wiren; 400 Trieren, 10000 Geworbene zu Fuf}, 10000 Reiter und
mehrere Myriaden von Hopliten waren ihre Stiitzen. Dagegen durften die von ihm hinter-

lassenen Familienverhiltnisse schon Besorgnis erregen. Nachdem seine erste Frau in einem
syrakusanischen Aufstand auf schauerliche Weise zugrunde gegangen war, hatte er an einem

Tage eine Doppelehe mit der Lokrerin Doris und mit Aristomache, der Tochter des Syrakusiers
Hipparinos, geschlossen; von jener hatte er drei, von dieser vier Kinder, die ohne alle Scheu

vor der Blutsverwandtschaft mit den nichsten Angehdrigen verheiratet wurden, so daB Diony-

und praktische Vertreter tyrannischer Realpolitik, aus dem Exil, wohin er durch den ver-

storbenen Tyrannen eines Zerwiirfnisses wegen gekommen war, zuriickberufen wurde; auch

gelang es ihr, Dionys einen hochst kompromittierenden Brief Dions an die karthagische Re- Machinationen
gierung in die Hinde zu spielen, worin er den Karthagern einen giinstigen Frieden zu verschaffen &¢genDionund
versprach, wenn sie sich an ihn wendeten. Der Tyrann tiberfiihrte ihn und lieB ihn dann sofort ii':ﬁug"
auf einem Boote nach Italien schaffen, ohne ihn zu Worte kommen zu lassen; doch sollte offiziell

nur von einer Landesabwesenheit, nicht von seiner Verbannung die Rede sein, und man durfte

ihm seine Gelder nachsenden, so daB er groB auftreten konnte, ein Verfahren, das Dionys im

Grunde alle Ehre macht.

$2
53




Sein Aufenthalt
inGriechenland

Platos 3. Reise
nach Syrakus

Riistungen Di-
ons zum: Sturz
der Tyrannis

Einnahme von
Syrakus aufler
der Burg

DielIntrigen des
Herakleides
gegen Dion

Staat und Nation

In Athen, wohin er nun ging, und wohin ihm Plato auf einige Zeit folgte, verkehrte Dion
zumeist in der Akademie; indem Plato ihm besonders die Gesellschaft seines Neffen Speu-
sippos empfahl, verfolgte er den Zweck, seinen Charakter nach der heiteren und angenchmen
Scite hin umzubilden. Auch in andere Stidte ging er und verkehrte iiberall mit den Besten und
politisch Einsichtsvollsten, d. h. mit den Gegnern der damaligen Demokraten; an verschiedenen
Orten wurden ihm Ehren zudekretiert, und die Spartaner gaben ihm, obwohl sie im Kampfe
mit Theben syrakusanische Hilfe genossen, das Biirgerrecht, was freilich nach Leuktra nicht
mehr viel bedeuten wollte; auch in die eleusinischen Mysterien wurde er eingeweiht, und
sein Mysterienpate war Kallippos, sein athenischer Gastfreund und spiterer Mérder.

Dies alles reizte das MiBtrauen und die Eifersucht des Dionys, der thm nun vor allem die
weiteren Geldsendungen vorenthielt. Der nimliche wollte aber durchaus Plato wieder bei sich
sehen und suchte zu diesem Zweck sogar die Verwendung der italischen Pythagoreer nach.
Da er auch brieflich jede Konzession an Dion von Platos Erscheinen abhingig machte, so ent-
schloB sich dieser zur dritten Reise nach Syrakus. Aber hier war seine Verwendung fruchtlos,
und nach Jahresfrist war sein Verhiltnis zum Tyrannen so gespannt, daB er Miihe hatte, ohne
weitere Beeintrichtigung wieder nach Athen zu gelangen, und man den Findruck gewinnt,
es sei Dionys bei der ganzen Einladung einzig um ein Pfand fiir Dions Wohlverhalten zu tun
gewesen. Riicksichtslos wurden jetzt aber dessen Giiter verkauft, seine Frau wider ihren Willen
mit einem anderen verheiratet, sein junger Sohn mit Absicht liederlich gemacht, so daf ihm
nun kaum etwas anderes iibrigblieb als der Versuch, die Tyrannis mit Gewalt zu stiirzen.
Speusippos und die meisten tibrigen Freunde von der Akademie ermunterten ihn hierzu, wihrend
Plato selbst sich zuriickhielt; auch in Sizilien muB dic Parole, man erwarte Dion, ausgegeben
worden sein. Und nun konnte auch der tugendhafte Dion die Anwerbung eines Soldnerheeres
nicht vermeiden, denn von den iiber tausend gefliichteten Syrakusiern hatten nur fiinfund-
zwanzig den Mut mitzuhalten. Die Werbung fand erst heimlich auf Zakynthos durch andere
statt, wobei ihm viele Politiker und Philosophen behilflich waren und ihm z. B. in dem Thessalier
Miltas einen Seher verschafften, der an den Lehren der Akademie Teil gehabt hatte. Als den
Geworbenen dann das Ziel des Zuges genannt wurde, waren sie verbliifft, wurden aber durch
die Aussicht, mehr zu Anfiihrern der Syrakusier als zu gewdhnlichen Soldaten bestimmt zu
sein, und durch die Schaustellung von Dions Reichtum bei einem groBen Apollonopfer davon
abgehalten, sich zu verlaufen, und bestiegen die Schiffe, die sie nach einer anfinglichen Irrfahrt
gliicklich bei Eknomos ans Land brachten. Dionys befand sich in diesem Augenblick in Italien,
und so konnte Dion, dem sich verpflanzte oder ausgewichene Agrigentiner, Geloer, Kama-
rinder und Bewohner des syrakusischen Gebietes anschlossen, unbehelligt mit einigen tausend
Mann vor Syrakus erscheinen, und da sich die Garnison von Epipoli durch einen falschen
Bericht zum Abzuge hatte verleiten lassen, ohne BlutvergieBen seinen Einzug halten. Die an-
gesehenen Biirger kamen ihm in feierlicher Prozession entgegen, und seine Herolde verkiindeten,
er komme zum Sturze der Tyrannis und zur Befreiung der Syrakusier und der ibrigen Sike-
lioten, aber auf der Burg hielt sich die Gegenpartei, zu der am achten Tage der Tyrann selbst
stieB, und unvermeidlich, wenn es auch Plutarch zu sagen vergiBt, muB sich damals, sowie man
sich in und um Syrakus stritt, die Aufldsung des syrakusanischen Staates angebahnt haben,
so daB allmihlich jener schreckliche Zustand eintreten konnte, den spiter Timoleon antraf.

Wihrend nun aber die Akropolis belagert wurde, sah sich Dion bestindig von Dema-
gogen im Kommando gestdrt, wobei cine ganz enorme Petulanz des verruchten und ungliick-
lichen syrakusischen Mischvolkes zutage trat. Sein Mann war ecin gewisser Herakleides, ein

54

e

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

syrakusischer Fliichtling, der schon im Peloponnes gegen Dion operiert hatte. Als nach der
gliicklichen Zuriickweisung eines Ausfalls der dionysischen Besatzung, wobei Dion im Hand-
gemenge selber das Beste getan hatte und verwundet worden war, ein Brief dffentlich vor-
gelesen wurde, worin der Tyrann diesen durch Drohungen und Versprechungen nach Kriften
zu kompromittieren suchte, war derselbe mit sicben Trieren und einigen anderen Schiffen
gerade im Hafen von Syrakus eingelaufen, hatte die Situation sofort erkannt und beschlossen,
Dionys auf eigene Rechnung zu stiirzen; er brachte es durch seine Demagogenkiinste und
durch die Verdichtigungen, die er gegen jeden Schritt Dions bereit hatte, sofort dazu, daB
er gegen dessen Willen von der Menge zum Nauarchen gewihlt wurde, welche Stellung ihm
dieser auch nicht mehr zu nehmen fiir geraten fand, als das Volk auf seinen Protest hin die
eigenmichtige Wahl zuriickgenommen hatte. Als dann vollends von der Flotte ein Vorteil
erfochten war, indem es gelungen war, den aus Japygien dem Dionys Verstirkung bringenden
Philistos vor der Stadt zu vernichten, fing das Volk an, Dions Soldner iiberfliissig zu finden
und von Herakleides alles zu hoffen. Diesem gelang nun freilich, was die Menge am aller-
liebsten gehabt hitte, nimlich die Gefangennehmung des Tyrannen auch nicht; vielmehr konnte
Dionys, nachdem eine angebotene Kapitulation von den nach seinem Tode listernen Syra-
kusiern zuriickgewiesen war, mit seiner besten Habe und den wichtigsten Personen mit Hilfe
eines giinstigen Windes, indem er seinen Sohn Apollokrates auf der Burg zuriicklieB, unbemerkt
nach Italien absegeln; aber eben der Umstand, daB ihn dieser MiBerfolg mit dem Verluste
seiner Popularitit bedrohte, bewog Herakleides nun erst recht, der Masse die Erfiillung der
uBersten Wiinsche zu bieten, und so stiftete er denn einen anderen Streber, Hippon, an, den
Demos zur Verteilung des Grundbesitzes aufzurufen, da die (Besitz)gleichheit aller Freiheit
Anfang, die Armut der Besitzlosen aber der Anfang aller Knechtschaft sei. Dions Proteste
gegen diese Vorschlige scheiterten am Widerstande der Intriganten, und Herakleides bewog
das Volk, seinen Séldnern den Sold zu versagen und neue, ihm feindliche Strategen zu wihlen;
als dann gar der Versuch gemacht wurde, die S6ldner durch das Anerbieten des syrakusischen
Biirgerrechts von ihm abspenstig zu machen, beschloB er mit diesen die Stadt zu verlassen
und nach Leontinoi zu gehen. Aber noch beim Abzuge wurde er von der frechen Masse an-
gegriffen und konnte es, nachdem sein Hinweis auf die von den Feinden besetzte Akropolis
und eine unblutige Demonstration seiner Truppen erfolglos geblieben waren, schlieBlich nicht
vermeiden, scharf einhauen zu lassen.

Die Syrakusier wurden nun immer {ibermiitiger, und als sie iiber eine Schiffsendung des
Dionysios unter Nypsios gesiegt hatten, gab es lauter Gelage bis tief in die Nacht, und die
Strategen wagten keinen Zwang gegen trunkene Menschen. Plétzlich aber drang der nimliche
Nypsios an der Spitze barbarischer Séldner mordend und raubend bis zur Achradina vor, so
daB jetzt alle Hoffnung nur noch auf Dion und dessen Séldnern beruhte, und endlich, nachdem
man sich lange geschimt hatte, es zu bekennen, ging von den Bundesgenossen und Reitern auc
das Wort aus, man solle ihn von Leontinoi zuriickrufen. Die Deputation, die Dion von dem
allgemeinen Umschwung der Stimmung unter Trinen Kenntnis gab, wurde von diesem vor dic
Volksversammlung ins Theater gefiihrt, und auf seine empfehlende Rede hin wurde allgemeiner
Aufbruch nach Syrakus beschlossen. Aber schon war es inzwischen dort den Demagogen, die
dgrch den Riickzug des Nypsios in die Akropolis wieder etwas Luft bekommen hatten, gelungen,
d'le Menge von neuem gegen ihn umzustimmen; er wurde nicht eingelassen, und es bedurfte
eines neuen, noch viel furchtbareren Ausfalls des Nypsios, um ihnen seine Unentbehrlichkeit
klar zu machen. Dionys, von welchem N ypsios neuen Auftrag muBl gehabt haben, mufl nimlich

5%

Dions Abzug
nach Leontinoi

Umschwung der

h Stimmung zu-
gunsten Dions

Dions Riick-

kehr und Sieg
iiber Nypsios



Staat und Nation

diesmal gewiinscht haben, daB die Tyrannis, an deren Behauptung er jetzt verzweifelte, in
und mit der Stadt begraben werde, und lieB daher allgemeine Brandstiftung anbefehlen, und
so konnte auch Herakleides nicht umhin, Dion flehentlich um Beschleunigung seines Marsches
bitten zu lassen. Dieser erschien den Biirgern als Retter und Gott und seine Séldner als Briider
und Mitbiirger, und nach hartem Kampfe gliickte es ihm auch, die Gegner in die Akropolis
zuriickzutreiben und das Feuer zu 16schen.

Aber wie wenig gesichert seine Stellung darum war, sollte sich bald zeigen. Wihrend nimlich
die iibrigen Demagogen bei seinem Siege geflohen waren, hatte Herakleides sich mit beweg-
lichen Worten seiner Groimut empfohlen und es dazu gebracht, daB8 er ihn gegen den Rat
seiner Freunde begnadigte, welche fanden, er sollte den bosen und neidischen Menschen den
Soldaten preisgeben. Herakleides schlug ihn dafiir in der Volksversammlung zum Alleinfeld-
herrn zu Land und Wasser vor und die Besten waren dafiir; aber der BeschluB konnte schon
nicht durchgesetzt werden, weil die Masse des geringeren Volkes von dem ihr genehmen Nau-
archen nicht lassen wollte, und Dion muBte sich damit zufrieden geben, daBl wenigstens der
frihere BeschluB der Verteilung des Grundbesitzes aufgehoben wurde; Herakleides aber
beutete nun wieder die Unpopularitit dieser Aufhebung aus, indem er in Messana, wohin er
gefahren war, seine Soldaten und Schiffsleute gegen Dion hetzte, als ob dieser nach der Tyrannis
strebte, wihrend er selber in der gleichen Zeit mit dem Lakedidmonier Pharax, einem in der
agrigentinischen Gegend stehenden Soldnerfiihrer des Dionys, geheime Abmachungen traf.
Dion wurde darauf zunichst durch die verriterische Insinuation, als sei es ihm nur um Verlin-
gerung seines Kommandos zu tun, zu einem Kampf unter ungiinstigen Umstinden gezwungen
und muBte es dann, als er zum zweiten Male angreifen wollte, erleben, daB Herakleides mit
der Flotte nach Syrakus fuhr, um ihn von neuem von dort auszusperren. Zwar konnte er mit
seiner Reiterei noch rechtzeitig in die Stadt gelangen; aber er war nicht stark genug, eine
neue Versshnung mit Herakleides ablehnen zu kénnen, die der inzwischen in Syrakus auf-
getauchte spartanische Abenteurer Gaisylos vermittelte. Herakleides muBte feierliche Eide
schworen, bei deren Bruch Gaisylos als Richer auftreten wollte; eine bessere Garantie fir
seine Subordination aber war es, daB8 die Syrakusier beschlossen, ihre Flotte aufzulSsen, weil
sie unniitz, kostspielig und fiir die Nauarchen eine Verfilhrung zur Empdrung sei, und jetzt
kam endlich auch der Augenblick, da Apollokrates, durch Hunger und MiBstimmung seiner
Soldner gendtigt, mit seiner Mutter, seiner Schwester und fiinf vollen Trieren seinem Vater
Dionys nachfuhr und die Akropolis kapitulierte.

In der Stadt herrschte allgemeiner Jubel, und Dion war nun wieder mit seiner Schwester
Aristomache, seinem Sohne und seiner Gemahlin Arete vereinigt, die er trotz ihrer gezwungenen
Vermihlung mit einem anderen wieder geriihrt zu sich nahm. Er beschenkte seine Freunde und
Helfer reichlich, fiir sich richtete er sich einfach ein; denn wihrend ihm Plato schrieb, die
ganze Welt schaue auf ihn, schaute er, wie es heiBt, nur auf ein Quartier einer Stadt, nimlich
die Akademie, und wollte nur von dieser die Anerkennung, daB er seine Lage besonnen und
maBvoll trage, gab aber doch anderseits, trotz Platos Warnung, von seiner wiirdevollen Zurtick-
haltung nichts ab. Es galt nun cine Verfassung einzufiihren, und hierfiir schwebte ihm als
Ideal eine Monarchie nach Art der lakedimonischen vor, d. h. eine Mischung aus Demokratie
und Monarchie mit einer in den wichtigsten Dingen den Ausschlag gebenden Aristokratie.
Dieses Ziel mit einem Herakleides als Mitbiirger zu erreichen schien unméglich; denn dieser
hatte bereits wieder intrigiert, indem er sich weigerte, an einer Sitzung teilzunchmen, weil
er als Privatmann mit den anderen Biirgern in der Volksversammlung sei, auch dariiber klagte,

56

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

daB Dion die Akropolis nicht zerstért habe und das Grab des ilteren Dionys nicht schinden
wolle, und endlich begehrte, daB derselbe aus Korinth Mitberater und Mitregenten solle kommen
lassen. Dions frither geduBerte Meinung, dic Bosheit eines Menschen sei doch nicht so véllig
schlimm, daB sie sich nicht durch hiufige Giite iiberwinden lasse, lieB sich diesem Treiben
gegeniiber nicht mehr behaupten. So gab er denjenigen, die er lingst von seiner Totung hatte
zurtickhalten miissen, den Auftrag, ihn in seinem Hause zu tSten, gewihrte ihm aber dann eine
prichtige Bestattung, wobei er dem Biirgerheere in einer Rede auseinandersetzte, daB die

- Stadt nie aus den Wirren wiirde herausgekommen sein, wenn sie beide zugleich darin titig

geblicben wiren.

Da nun der Demos ohne Fithrer war, tauchte in der Gestalt des Atheners Kallippos in Dions
nichster Nihe ein neuer Streber auf, der da meinte, nach Sizilien als Kampfpreis greifen zu
miissen. Dieser bedenkliche Freund, der von den (karthagischen:) Landesfeinden zwanzig
Talente fiir den Mord am Gastfreund erhalten haben soll, gewann einige von Dions Stldnern
fiir sich, machte dann selber bei Dion den Zutriger dessen, was die Soldaten gesagt hatten
oder gesagt haben sollten, und bekam von Dion den Auftrag, iber ihn keck zu reden, damit
die Ubelgesinnten ausgeholt wiirden. So fand er die fiir ihn verwendbaren schlechten Elemente
heraus, und wenn jemand Dion von seinen Reden Nachricht gab, so blieb dieser ruhig, weil
er ja selbst den Befehl dazu erteilt hatte. Als freilich Kallippos ausstreute, Dion, der seinen
Sohn Hipparinos durch den Tod verloren hatte, gedenke des Dionys’ Sohn Apollokrates zu
seinem Nachfolger zu ernennen, wurde der Verdacht gegen ihn ein allgemeiner; aber Dion,
dessen Gemiit seit dem Morde des Herakleides verdiistert war, den er als den Fleck seines
Lebens betrachtete, sagte, er sei vielmal zu sterben bereit und werde dem Mérder geduldig
hinhalten, wenn er doch nicht nur in Sorgen vor Feinden, sondern auch vor Freunden leben
sollte, und schlieBlich lieBen sich auch die Frauen der Familie, die besonders gewarnt hatten,
durch einen ganz fiirchterlichen Eid des Kallippos beruhigen. Dieser aber sah sich nun zu
schneller Tat gendtigt. Als Dion mit mehreren Freunden in einem Saale schmauste, umgaben
die Verschworenen diesen und besetzten die Tiiren und Fenster; dann drangen die zum Morde
bestimmten Zakynthier, offenbar Soldner Dions, ein, stiirzten sich auf ihn und suchten ihn,
weil sie unbewaffhet waren — denn man wurde offenbar beim Eintritt in die Residenz visitiert
— mit den Hinden zu erwiirgen. Dion wehrte sich, und der Kampf dauerte lange, weil weder
Dions Freunde noch die DrauBenstehenden den Mut einzugreifen fanden und jedermann ab-
warten wollte, wie es ginge. Endlich aber reichte doch ein Syrakusier einem der Zakynthier
durch das Fenster einen Dolch, und mit diesem wurde Dion wie ein Opfertier umgebracht.
Aristomache und Arete kamen ins Gefingnis, und Kallippos ergriff die Regierung.

Ubrigens riihrte sich nach vollbrachter Tat Dions Anhang auch. Leute, die man mit Unrecht Dions nachiriig-
fiir die Mdrder hielt, wurden umgebracht, und dasselbe Volk, das ihn fiir einen Tyrannen er- lichePoplarisis

klire hatte, pries ihn jetzt als Retter und Befreier; auch konnte Kallippos nicht hindern, da8
er prachtvoll bestattet und durch ein Denkmal geehrt wurde. Aber derselbe Nepos, der uns
(c. 10) diese seine nachtrigliche Popularitit meldet, berichtet doch auch, was von den enthu-
siastisch flir Dion eingenommenen Quellen offenbar absichtlich verschwiegen wird, daB er
nimlich nach Beseitigung des Herakleides unbedenklicher das Vermogen solcher, die er als
seine Gegner kannte, den Soldaten verteilt und bei weiterem Mangel auch seine Anhinger
gebrandschatzt und so, wihrend er die Soldner an sich fesselte, die angeschenen Biirger
sich entfremdet habe; obschon er kein Tyrann sein wollte, konnte doch auch er, wenn er
tiberhaupt die Regierung nicht verlieren wollte, die tyrannischen Regierungsmittel nicht

57



Die ferneren
Schicksale der
Insel bis zur
romischen Zeit

346

seit 343

337

289

Die Tyrannen
der spiteren
Antigoniden-
zeit

Staat und Nation

entbehren, und wihrend ihn die Masse deshalb als unertriglichen Tyrannen beurteilte, wurde
er zu seinem groBen Leidwesen auch von denjenigen strenge kritisiert, auf deren Urteil ihm
etwas ankam. ;

Kallippos hatte seine Regierung, wie es heiBit, mit Glanz begonnen, verlor aber Syrakus
schon nach zehn Monaten, als er ausgezogen war, um Katana zu nehmen. In Sizilien konnte
er sich darauf nicht halten, und in Rhegion, das er endlich besetzte, mangelte es ihm an Geld fiir
den Unterhalt seiner Truppen; er soll daselbst mit demselben Dolche ermordet worden sein,
dem Dion erlegen war. Syrakus aber kam erst an Hipparinos, des Dionysios Halbbruder von
der Aristomache, und nach dessen baldiger Ermordung an seinen Bruder Nysdos, bis Dionysios
selbst von Lokroi, wo er inzwischen Tyrann gewesen war, in seine alte Hauptstadt zuriick-
kehrte. Zugleich erhoben sich wieder in mehreren Stidten Nebentyrannen, und zwar wiederum
als Verbiindete der jetzt so nahen Karthager. Noch cinmal wurden zwar alle Tyrannen, auch
Dionys, vertrieben und die Karthager in die westliche Ecke der Insel gedringt durch Timeleon
und den Zustrom von Griechen und Fliichtlingsfamilien, welche er anfiihrte; noch einmal
wurden Stidtebevolkerungen hergestellt und Demokratien ausgerufen. Allein ihnliche Wirren
wie einst nach dem Ausgang der alten Tyrannenhiuser traten nicht lange nach Timeleons Tode
ein, und nach zwanzig Jahren erhob sich Agathokles, in welchem die Macht eines neueren Ty-
rannen, wie der iltere Dionys gewesen, mit der groBartigsten Kiihnheit des Feldherrn und
Abenteurers verbunden schien. Diese grauenvolle, aber ergreifende Gestalt macht den Ein-
druck, als hitte sich alle geistige und moralische Kraft und aller Frevel und Eidbruch der Spit-
hellenen in einem einzigen Menschen verdichtet; kaum ein Charakter in der Weltgeschichte
hilt das Urteil so zwischen Bewunderung und Abscheu in der Schwebe, bis er durch Anstiften
eines Enkels vergiftet, zweiundsiebzigjihrig, den Scheiterhaufen besteigt, um zu enden wie
Herakles. Allein bei der Betrachtung der Schicksale Siziliens in dieser Zeit steigt man wie in
Dantes Holle von Bulge zu Bulge nieder; noch gegen Agathokles hatten sich Poleis aufs wiitendste
tiir ihre Autonomie gewehrt, ihr Lebenswille hatte auch jetzt noch nicht véllig ausgeblutet,
nur daB sie dann im IIL Jahrhundert zwischen raubenden S6ldnern, Einzeltyrannen und Kar-
thagern sich wie im Wahnsinn herumstieBen und z. B. ihr mogliches Heil in Pyrrhos nicht
erkannten. Was dann Hieron II. auf die Linge vermocht haben wiirde, welchen tatsichlich die
Soldaten in Syrakus erhoben, mag ungewiB bleiben; es war Zeit, daB die Rémer nach anfing-
licher Feindschaft sich seiner und der Insel annahmen, so hart auch hernach das Schicksal der-
selben als romische Provinz war. Das spezifisch Griechische, die Polis, war untergegangen,
aber das Hellenische, der Rest der Nationalitit, vor den Afrikanern gerettet worden.

Das letzte sind dann die Tyrannien der spiteren Antigonidenzeit, wobei wir uns gerne auf
diejenigen in Griechenland beschrinken (Elis, Sikyon, Argos, Megalopolis usw.). Solange
die Demokratien imstande waren, ihre Wohlhabenden selber aufzuessen, SchuldnachlaB und
ncue Ackerverteilung von sich aus durchzusetzen, brauchten sie keinen Tyrannen, durch
welchen voraussichtlich das Ergebnis der Konfiskation bestenteils nicht an das Volk, sondern
an Séldner kommen muBte; aber Zerfahrenheit, Frevel und Ungeduld brachten doch hier
und da das Ereignis zustande. Regierungen kénnen solche Tyrannien freilich kaum mehr heiBen,
weil alle Mittel bei ihrer Erhaltung draufgehen. Von den Antigoniden werden sie bald unter-
stiitzt, bald angefeindet und preisgegeben; Korinth wechselte nur noch zwischen Tyrannis
und mazedonischer Garnison. Der achiische Bund machte sich eine Hauptaufgabe aus der Be-
seitigung dieser Herrschaften; aber wenn die Zustinde danach waren, erhoben sich doch
wieder solche; der erste beste Demagog oder Abenteurer geniigte dazu, und der Krawall

58

ot

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

des Anfanges war das leichteste. Dann aber kam unvermeidlich die Verbannung, auch wohl
der Mord und die Konfiskation gegen die Besitzenden, deren Habe teils an die Anhinger ver-
schenkt, teils an die Soldnerwache gewandt werden muBte; fiir sichere Mannschaft aber
hielt man damals nur noch die Gallier, die ja in allen Diadochenheeren als das allein siegver-
biirgende Element galten, und wo die Mittel aufzubringen waren, griffen auch die Tyrannen
zu dieser teueren Menschengattung. Nun war aller Mord und alle Giitereinzichung nur kurze
Zeit ergiebig genug, um diese Schar zu nihren; bewaffnetes und dotiertes Proletariat aber
wire eine schwache Stiitze gewesen. Der Tyrann, welcher die Verteilung der Feldmark gewihrt
hatte, war personlich nicht einmal mehr nétig zum Schutze gegen Wiedereinbruch der Ver-
bannten und Gefliichteten, ein anderer an sciner Stelle geniigte auch, wie es denn an wilden
Personenwechseln nicht gefehlthat; die Gier der dotierten Massen hinwiederum war aus inneren
Griinden unerfiillbar und muBte stets zu neuen Anderungen dringen. Kein Wunder, wenn
gelindere Tyrannen, die wenig oder keine Blutschuld auf sich hatten, den Gé&ttern dankten,
als sic ihre miide Gewalt in die Hinde des fast ebenso miiden achiischen Bundes niederlegen
konnten. Andere, welche das Fiirchterlichste begangen, lebten in bestindiger Todesangst
zwischen Doryphoren, Waffen, Pforten und Falltiiren und unterlagen dennoch dem Mord. Bei
den Attentaten werden als Anstifter und Titer hier und da Philosophen genannt, welche ja
damals beim Wegsterben sonstiger Kapazititen sehr in den Vordergrund des Lebens geraten
waren. Der Tyrann Abantidas von Sikyon, welcher meinte, er kdnne nach greulichen Pro-
skriptionen doch noch auf der Agora mit Philosophen konversieren, wurde ebendort von
diesen Leuten und ithrem Anhang, ihnlich wie einst Klearch von Heraklea, umgebracht. Diesmal,
wie in manchen Fillen, wechselte man freilich nur den Tyrannen; wenn dagegen eine Ver-
schwdrung der Demokraten gelang und der Tyrann in seiner Wohnung oder auf der Agora
selbst an einem der dortigen Gotteraltire niedergemacht war, dann wurden die Biirger zur
Freiheit gerufen, die Burg zerstdrt und die Familie schmachvoll ermordet oder im besten Fall

dem Selbstmord iiberlassen, wie denn von jeher an Gemahlin und Kindern dieser unseligen

Herrscher die furchtbarste Vergeltung gesucht zu werden pflegte, um die Dynastie unméglich
zu machen. Aratos, das Haupt des achiischen Bundes, konnte u. a. seine Heimat Sikyon befreien,
und schon morgens in der Frithe war das Theater voll, bis der Herold erschien und ver-
kiindete: Aratos rufe die Biirger zur Freiheit. Es gab jedoch Biirgerschaften, welche ihr Zu-
schauertum wortlich nahmen; als derselbe Aratos gegen einen Tyrannen um Argos kimpfte,
saBen die Argiver ganz ruhig und unparteiisch dabei, als handelte sich’s nicht um ihre Freiheit,
sondern als hitten sie das Kampfrichteramt an den nemeischen Spielen zu iiben; Aratos, schwer
verwundet, muBte sich diesmal zuriickziehen und verwiistete dann Argolis, womit seiner und
ihrer Sache auch nicht geholfen war. — Wie es damals mit den Demokratien weiter wurde,
darf uns hier noch nicht beschiftigen. Bevor aber noch Rom die Griechen der weiteren gegen-
seitigen Vernichtung entzog, erlitt Sparta jene furchtbarste Tyrannis, welche wohl je (auBer-
halb Siziliens) vorgekommen, die des Nabis (206—192 v. Chr.).

Zur Kaiserzeit, da man die ganze Reihe hellenischer Tyrannen hitte tibersechen kénnen, hat
Lucian in der Gestalt seines Megapenthes doch nur alle dicjenigen Ziige zusammengestellt,
welche seit den Rhetoren das konventionelle Bild des Tyrannen, nimlich im spiteren und
ausschlieBlich bésen Sinne ausmachen. Anderswo aber verrit Lucian die Verehrung des
Griechen fiir das Unererbte, durch eigene Kraft und Willkiir Gewonnene iiberhaupt. Die
Geschichtsforschung darf immer aufmerken, wenn in der Poesie vergangener Volker das
scherzhafte Bild des riickhaltlos Wiinschenden auftritt, und nun braucht man nur Lucians

59

Das Pathos des
Tyrannenmor-
des; die Oppo-
sition der Philo-
sophen und der
demokratischen
Streber

Lucian iiber die

Tyrannis



Die Demokratie
als Konsequenz
der politischen
Reflexion

Deren friiheste
Auferung in
den Gesetzge-
bungen der Ko-
lonien

Die Gesetzge-
bung des Solon
seit 594 und des

Kleisthenes

Beteiligung
ndglichst vieler
an Rat und
Gericht

Staat und Nation

Samippos zuzuhdren: Ich mochte nicht Konig werden durch Erbe, wie Alexander oder Mithridat,
sondern als Riuber mit dreifiig zuverlissigen Mitverschworenen, bis wir unser fiinf Myriaden wiren,
um dann Griechenland zu iiberwiltigen und den Orient zu erobern (vgl. Lucian Navigium 28
und Kataplus).

7. Die Demokratie und ihre Ausgestaltung in Athen

Alle Herrschaft der Reflexion im Staatswesen driingt iiber kurz oder lang auf Gleichheit
der Biirger im weitesten Umfange; auf wie viele Lebensbezichungen sich diese Gleichheit
ausdehnen werde, hingt von den Umstinden ab. Von den fritheren Staatsformen hatten das alte
Kénigtum und die Aristokratie auf urspriinglicher Eroberung und selbstverstindlicher Autoritit
beruht, die Tyrannis auf tatsichlichem Zugreifen, schon mit dem Anspruch, das Interesse Aller
zu vertreten gegen die Wenigern. Nun wird man sich umzusehen haben nach solchen griechischen
Staaten, bei deren Griindung bereits die Reflexion nicht nur titig, sondern unvermeidlich das
Bestimmende gewesen ist.

Dies waren die Kolonien. Hier erscheint zum erstenmal als eine Naturgabe des Hellenen
das Vermdgen zu bewuBten, auf Beriicksichtigung verschiedener Elemente und Krifte beruhen-
den Neugriindungen und Einrichtungen. Es geht nicht elementarisch und mit bloBer Gewalt-
samkeit zu, sondern die oft so verschiedenen Bestandteile, aus welchen eine Kolonie entsteht,
verlangen rechtliche Riicksicht. Hier erhilt auch das Amt des Gesetzgebers einen neuen Sinn;
wenn Theseus und Lykurg noch mythisch, d. h. Verdichtungen ganzer Zustinde zu Personen
gewesen waren, so treten jetzt einzelne, von ihrem Staat damit betraute Redaktoren von Ver-
fassung und Gesetz auf, wie bei den GroBgriechen Charondas und Zaleukos, oder das Orakel
von Delphi sendet in eine zerriittete Kolonie einen Einrichter (katapTioThp), wie z. B. nach
Kyrene den Mantineer Demonax.

Im Mutterlande aber wirkte dieselbe Kraft und Lust, jedoch hier im Sinne der Umgestaltung,
und wandte sich unvermeidlich gegen die Aristokratien und Tyrannien. Auf der Grenzscheide
der Zeiten steht hier Athen mit Solon; er vermochte dem ganzen Volke das Wahlrecht
fiir den Rat, den Grundbesitzenden (welche tatsichlich noch weitmeist bisherige Adelige
waren) die alleinige Wahlfihigkeit zu sichern, den beweglichen Besitz aber einstweilen
von der Gleichberechtigung auszuschlieBen; der Volksversammlung sollten alle h&chsten
Entscheide bleiben. Athens Ruhm ist, daB es nicht nur einen solchen Mann hervorgebracht,
sondern thm Zutrauen und wenigstens fiir die Zeit des Ubergangs Gehorsam geschenkt hat,
und dies ist nur erklirlich, wenn man etwas voraussetzt, das sich unsern Blicken entzieht: die
innerliche Ausreifung, welche dieses hochbegabte Volk schon wihrend der Eupatridenzeit,
Ja in dieser Kaste selbst muB durchgemacht haben. Allerdings folgt jetzt erst mit Peisistratos
und seinen SGhnen die Tyrannis, dann aber seit Kleisthenes eine Reihe rascher Umbildungen
bis zur vollendeten Demokratie. Und nun wird es wohlgetan sein, die Betrachtung vor der
Hand auf Athen zu beschrinken.

Vor allem begegnet uns die klare Einsicht, daB es nicht geniige, die Masse der Biirger im
allgemeinen zum Herrn des Staates zu erkliren und es darauf ankommen zu lassen, ob sic sich
wirklich regen wolle oder nicht. Jedenfalls suchten die spiteren Staatslenker die méglichste
Beweglichkeit im Volke wachzuhalten; dasselbe hatte jetzt alljihrlich den Rat der Fiinf-
hundert (je 50 aus den jetzigen 10 Phylen) und ebenso das in einer Anzahl von Kammern sitzende
Volksgericht der Fiinftausend zu wihlen, an welches nunmehr in allen Fillen appelliert werden
konnte; vom Rat der Fiinfhundert amtierten je 5o wihrend 35 Tagen. Zugleich wurde die

60

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

Biirgerschaft wieder aus Fremden und Metoken vermehrt und durch die Eroberung von Eub&a Vermehrung der
ein neues Gebiet gewonnen, welches in 4000 Landlosen an dieselbe verteilt werden konnte. f:;g;sz’:gh_
Wieweit Kleisthenes und seine Nachfolger hierbei Fithrer oder Gefiihrte waren und nur
gewihrten, was man dem einmal geweckten athenischen Geist nicht mehr versagen konnte,

mag dahingestellt bleiben. Wenn jeder Athener wirklich Biirger im vollen Sinne des Wortes

war, dann paBte auch jeder in jede Behdrde und Verrichtung, und, bei dieser Anschauung
angelangt, fiihrte man statt der Wahlen, namentlich fiir den Rat der Fiinfhundert, das Los ein,

womit denn jede Stetigkeit des Personals und die Ausbildung einer aparten Geschiftstradition
vollkommen abgeschnitten wurde, samt allen Vorziigen und Nachteilen, welche daraus erwachsen

kénnen. Vor demselben Rate, dessen Mitglieder simtlich eine Priifung durchmachten, muBte Dokimasie
der einzelne zu einem Amt durch Los oder Wahl Gelangte sich ausfragen lassen iiber Wandel (Camspeania)
und Charakter, Verhalten gegen Familie und jedermann, Mitmachen der Kriegsziige, Un-
angefochtenheit von gerichtlichen Klagen usw., wihrend nach Wissen und speziellen Fihig-

keiten nicht im mindesten examiniert wurde. Antwortete man nicht geniigend oder klagte

jemand, so wies der Rat die Sache an einen der Volksgerichtshéfe oder entschied auch gleich

selbst.

Jedenfalls kontrastiert die nunmehrige Zeit, sowie die Demokratie auf ihren eigenen Fiien Die Finanzen
steht, durch einen Hauptunterschied von der Peisistratidenzeit: damals hatte eine Regierung Z;a‘jfe' e
die Finanzen in den Hinden, wihrend es jetzt fihige Streber sind, welche es verstehen, den
Staat fiir sich auszubeuten. Neben diesen Menschen sticht dann Aristides so merkwiirdig ab.

Und nun mag selbst ein Themistokles so groB und fihig gewesen sein, als man wolle, fiir
ihn war vielleicht doch das Hauptresultat, daB er es von 3 Talenten Erbe auf 100, wenigstens ‘Eracpuiac
auf 80 brachte. Auch ging die Sache von Anfang an durch Cliquen. Und damit ging es in Athen
weiter, solange man irgend dessen innere Geschichte niher verfolgen kann. Fiir die Personlich-
keit des Themistokles aber fand schon Herodot eine zurechtgemachte Tradition vor. Athen
hatte sich in seinen Ziigen zum Teil selber geschildert: daher im Perserkriege jene glinzenden
Ruchlosigkeiten mit patriotischer Grundabsicht und jene Einzelheiten, welche schon so deutlich
an Alkibiades erinnern. Gegen die Vornehmen hob er den Demos und fiillte ihn mit Keckheit an,
personlich aber hielt er durch Brandschatzung solcher, welche im Kriege persisch gesinnt gewesen,
eine aparte goldene Ernte. Man darf hierbei fragen, wozu er das viele Geld brauchen wollte,
und ob er nicht am Ende an einen Staatsstreich gedacht habe; denn daB es fiir ihn in der atti-
schen Demokratie nicht ewig gut gehen wiirde, das muBte er schon aus dem Schicksal des
Miltiades erkennen, und den Ostrakismos hatte er schon selber gegen andere ins Werk gesetzt.

Eins scheint in Athen ganz unmdglich gewesen zu sein, niimlich die Binfihrung eines Systems,
das Regierung durch wenige mit Freiheit fiir alle verband, einer die Gleichberechtigung der
Regierten voraussetzenden Oligarchie, der dhiyopxia igévouog des Thukydides. Denn der MiB- Die b keyngyia
brauch der Gewalt wire zu unvermeidlich gewesen, und Thukydides selber sagt: es bediirfe des ;?;::;;fjeff;
demokratischen Regiments, damit die Armen eine Zuflucht und die Reichen einen Ziigel hiitten. Athen unmig-
Die Griechen haben nie biirgerliche Gleichheit mit politischer Ungleichheit zu verbinden
gewuBt. Der Arme muBte zu seinem Schutz gegen Unbill Mitstimmer, Richter und Magistrat
sein konnen. Und bei der enormen Macht der Polis iiber das ganze Dasein muBte auch der
Geringste um soviel dringender verlangen, mit dabei zu sein. So gerit denn die ganze Macht,
welche frither Konige, Aristokraten oder Tyrannen besessen, jetzt in die Hinde des Demos
und wurde von diesem nun zu einem weit groBern Umfang, zu einem weit stirkeren Druck auf
Leib und Seele des Individuums getrieben, denn der Demos ist unruhiger und eifersiichtiger

61



Vielheit der
Strategen und
Ostrakismos als
Schutzmittel
gegen Person-
lichkeiten

Die Probe der
Demokratie
und der See-
macht in den
Perserkriegen

Die machtigen
Individuen und
ihr Schicksal

Staat und Nation

im Herrschen, und hier sind nun vor allem die MaBregeln zu betrachten, wodurch er sich des
Einflusses talentvoller Individuen erwehrte, das Verfahren bei der Feldherrnwahl und der
Ostrakismos.

Die Anfiihrung im Kriege wurde bekanntlich, um ja keinen einzelnen iibermichtig werden
zu lassen, an zehn jihrlich gewihlte Strategen gegeben, deren jeder die Mannschaft seiner Phyle
kommandierte, und welche tiglich mit dem Oberbefehl wechselten. Gliicklicherweise gab
dann bei Marathon Aristides das gute Beispiel, dem Miltiades allein die Anfiihrerschaft zu
tiberlassen; drei Menschenalter spiter aber, vor der Niederlage bei Agospotamoi, warnte
Alkibiades umsonst: die Spartaner seien ein Heer unter Anfiihrung eines einzigen. — Ferner
wurde, dem Vorgeben nach zu ewiger Verhinderung der Tyrannis, der Ostrakismos ein-
gefihrt, indem jeden Winter der Rat das Volk anfragte, ob Grund zur Verbannung eines
Biirgers vorhanden sei; wer {iber 6000 Stimmen gegen sich hatte, muBte auf zehn, wenigstens
auf finf Jahre das Land meiden, in Zeiten, da der Aufenthalt auBerhalb der Vaterstadt gar nicht
ohne Gefahren und die Verbannung der Todesstrafe gleichgesetzt war. Alle ausgezeichneten
Athener des V. Jahrhunderts haben einmal diesen Weg gehen miissen, oder es hat ihnen dies
wenigstens gedroht, und auch eine Anzahl von obskuren. Hier duBert sich der ewige HaB, nicht
des Pébels — denn die Volksmasse denkt oder fiihlt cher fiir den GroBstreber, wenn man sie
nicht kiinstlich aufhetzt —, sondern der impotenten Eitelkeiten gegen das Seltene und Einzelne,
der Ostrakismos ist eine Erfindung der Strebermasse. Nur hat freilich, solange die Welt steht,
die Mediokritit keinen so vortrefflichen Einfall mehr gehabt, sie verschanzte sich férmlich
hinter einem Volksgefiihl, und so trat denn der Ostrakismos ein, sobald sich an jemanden das
offentliche Zutrauen zu hingen begann, welches in diesem Staate systematisch ausgeschlossen
war, bis man es den Demagogen blindlings gewéhren lernte. Der Demos, hochmiitig wegen des
(marathonischen) Sieges und sich selbst iiber alles setzend, ziirnte denjenigen, welche Namen und
Ruhm hatten iiber die Menge hinaus. Der Ostrakismos war nicht eine Ziichtigung begangener
Schlechtigkeit, man bezeichnete ihn schicklichkeitshalber nur als Erniedrigung und Ziichtigung
des Stolzes und eines zu sehr ins Gewicht fallenden Einflusses; er war eine schonende Befriedigung
des Neides, sagt Plutarch bei Gelegenheit der Verbannung des Aristides mit Recht (Aristid. 7).

Sehr zur rechten Zeit, zumal noch frith genug, kamen die Perserkriege. Die athenische
Demokratie schien ihre Probe abgelegt, ihre unzerstdrbare Weihe erhalten zu haben, indem
bei Marathon ihre Hopliten, bei Salamis ihre Seeleute {iber die Perser gesiegt hatten, und vollends,
als an diese Siege sich eine Hegemonie iiber andere Griechenstaaten anschloB. Vor allem schien
die Macht zur See wesentlich mit der Demokratie verschwistert, und im Pirius war man noch
demotischer gesinnt als in der Stadt. Es ist ein michtiges Ding um die biirgerliche Gleichheit, sagt
Herodot, unter ihren Tyrannen waren die Athener keinem ihrer Nachbarn im Kriege iiberlegen
und wurden, als sie jene losgeworden, bei weitem die ersten (V, 78).

Aber nicht bloB der Demos war zu einem glinzenden Gefiihl seiner Macht gekommen; die
reiche athenische Naturanlage und die auBerordentlichen Zeiten trieben trotz aller Einrichtungen
des MiBtrauens auch michtige Individuen empor. Oberhéupter kann die demokratische Republik
noch weniger entbehren als die oligarchische, aber ebenso wenig ertragen (Ranke). Miltiades starb
im Kerker, Themistokles aber, nachdem er mit Athen ein Spiel gespielt, das noch heute den
Leser seiner Geschichte mit Schwindel erfiillt, endete als Gast des persischen GroBkonigs.
Allein die Ausweitung und Befestigung der Hegemonie und die kithnsten Flottenziige bis nach
dem gegen Persien empdrten Agypten gingen ihren Gang weiter. Und dies alles lag auf den
Schultern von 20000 bis héchstens 30000 Biirgern, welche sich mehr und mehr dem &ffentlichen

62

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

Leben muBten hingeben kdnnen, wihrend die Arbeit den Metsken und den (300 000—400000:)

Sklaven oblag. Daher dic Einfiihrung des Kriegssoldes, indem ja Heer und Flotte nicht bloB die DicEinfiihrung
Hegemoniestaaten (welche ihr Kontingent in Geld bezahlten) zu decken, sondern Athen als Macht des Soldes in

seiner Bedeu-

iiberall und zu jeder Stunde zu vertreten hatten; — der Richtersold, indem man nicht die Ver- fung

mdgenden zu Richtern haben wollte, und Athen jetzt das Tribunal auch fiir die Rechtsfille
der Bundesgenossen wurde, so daB manchen Tag beinahe ein Drittel der Biirger zu Gerichte
sal; — der Volksversammlungssold, denn das ganze innere Getricbe wie die auswirtige
Politik dieser Macht war Sache ecines Sffentlich beratenden Volkes geworden, wenngleich
etwa ein populirer Staatsmann auf Geheimnisse hindeuten und von gewissen Geldern sagen
durfte, man habe sie fiir notwendige Zwecke (Bestechungen in Sparta u. dgl.) verwandt. —
Der schidlichste Sold aber war das Theorikon (Schaugeld), welches an die Biirger verteilt
wurde teils zur Feier der Feste und Spiele, teils um ihnen das Eintrittsgeld in das Theater zu
erstatten, teils fiir Opfer und offentliche Speisungen. Die Verschwendung war dabei ver-
hiltnismiBig nicht geringer als die der tippigsten Hofe, und spiter sind Kriege aus Geldmangel
verloren gegangen, weil dieses Heiligtum unangetastet bleiben muBte. Dazu kam noch, daf§
Athen mit den herrlichsten Bauten und Kunstwerken geschmiickt und zugleich das Zentrum
eines sehr groBen Geschiftes wurde.

Perikles, welcher schon das meiste von dem Angefiihrten zu verantworten hat, schildert
in der weltberiihmten Leichenrede auf die ersten Opfer des peloponnesischen Krieges das
athenische Dasein so, als wiren hier Macht und Lebensschénheit wie eine Blume von selber
gewachsen, als wiirde, was anderen Sterblichen Beschwerde macht, hier leicht und wie selbst-
verstindlich erledigt. Dieser Optimismus iibt, zumal aus der Ferne von Jahrtausenden gesehen,
eine um so gréBere Tiuschung, als er klug und diskret auftritt. Jene so kurzen Jahrzehnte der
vollen athenischen Herrlichkeit haben ja zum Frommen aller spiteren Zeiten einmal erlebt
werden miissen, nicht nur damit das Edelste diesmal geschaffen, sondern noch mehr, damit
ein MaBstab gewonnen wiirde fiir das, was der griechische Geist iiberhaupt vermdge, aber
die nachtriglichen frommen Wiinsche, daB es noch recht lange hitte so bleiben sollen, sind

Das Theorikon

Perikles

vollig eitel, denn der allgemeine Zustand war ins Unmdgliche geschraubt, und jede Verinderung DieUnmaglich-

konnte kaum anderes als Verderben bringen. Fiirs erste hatten die Athener nicht nur ihre sehr

keit einer langen
Dauer der athe-

wirklichen Qualititen und Fihigkeiten, sondern auch ihre bésen Leidenschaften, und Perikles nischen Herr-

war gezwungen, neben seiner Art von Erziehung auch ihre Gier — nicht zu stillen, denn dies
war nie moglich, sondern mit Geniissen jeder Art hinzuhalten. Wire er reich gewesen wie
Kimon, so hitte er sein eigenes Vermdgen aufgewandt, so aber muBten die 6ffentlichen Mittel
hierzu gebraucht werden. AuBerdem wandte sich der furchtbar gesteigerte Ehrgeiz der Athener
unvermeidlich gegen ihre Erzicher selbst und suchte ihnen vorauszulaufen, und Perikles selbst,
in seiner letzten Zeit von allen Seiten angefochten, hat eben doch den Ausbruch eines all-
gemeinen hellenischen Krieges allermindestens wiinschbar finden miissen, denn die Jahre waren
voriiber, da er hatte konnen den Ubermut der Leute hinab- und ihr Zagen heraufstimmen. Ferner
waren die Biirger von den vielen Volks- und Gerichtsversammlungen her (dem éxxAnaidZeiv xoi
dik ‘Zewv) offenbar nervos geworden, denn die beruhigende Kraft der tiglichen Arbeit fehlte den
meisten. Man braucht nur Perikles selber in seiner zweiten Rede anzuhdren: ja wir sind ver-
haBt wie alle, die je sich unterfangen haben {iber andere zu herrschen, und um grofier Ziele
willen muB man sich entschlieBen kénnen, beneidet zu sein; unsere Herrschaft ist tatsichlich
eine Tyrannis, aber wenn es unrecht scheint, eine solche ergriffen zu haben, so steht es jetzt

gar nicht mehr bei euch, darauf zu verzichten, denn dann kime iiber euch die Rache. Wie

63

lichkeit

Die Bundesge-
nossen (07~
uayoe) im At-
tischen Seebund
waren zu Un-
terworfenen ge-
worden



Staat und Nation

driickend diese Herrschaft auf den Untergebenen lastete, berichtet mit erschreckender Deut-
lichkeit die Schrift vom Staate der Athener. Wenn man aber bei den eigenen Hegemonie-
staaten so angeschrieben war, dann konnte auch aus dem panhellenischen Projekt des Perikles
nichts werden, in welchem man den sonst so klugen Realpolitiker gar nicht wiedererkennt.
Ein KongreB aller europiischen und asiatischen Griechenstaaten in Athen zum Zwecke des
Friedens und gemeinschaftlichen Handelns lautet schén und ist angenehm niher auszumalen,
blieb aber unvermeidlich ein frommer Wunsch, weil Sparta, wie vorauszusehen war, sich wider-
setzte. DaB es dann beim Ausbruch des Krieges die gréBten Sympathien bei den Hellenen
fiir sich hatte, wird offen zugestanden.
DerPeloponne-  In diesem Kriege hat Athen unendliche Schitze ausgegeben, nicht bloB an Geld, sondern
;‘;‘f;ﬁ’;:ﬁ B’;‘f an fihigen, aufopfernden, tapferen Menschen. Aber nach eben dieser Leidenschaft erkor sich
magogen Athen auch seine Demagogen, wie z. B. Kleon, der den Richtersold verdreifachte, um das
arme Volk davon leben zu lassen und es fiir sich zu haben, daneben aber aus tiefer Verschuldung
zu einem Privatvermdgen von so Talenten gedieh. In der Folge wird dann freilich Athen
verzaubert durch seinen glinzenden Alkibiades; in ihm und in seiner sizilischen Expedition
kommt erst das ganze innere Fieber dieses hochbevorzugten Volksorganismus zum Ausbruch,
pathologisch eins der merkwiirdigsten Schauspiele der ganzen Weltgeschichte. Den Ausgang
des Krieges bildete dann jene entsetzliche Episode der Unterwerfung durch Sparta und der
dreiBig Tyrannen.
Kampf mit der  Die innere Bewegung, welche in den einzelnen Staaten diesen Krieg begleitete, war zu
giﬁ:;h;;‘:ﬂ furchtbaren Kimpfen zwischen den Demokraten und den noch vorhandenen Michtigen (duvatoi),
den Hetdrien Aristokraten oder Reichen ausgeschlagen, und auch in Athen erhob sich nun hieriiber ein letzter
Kampf. Hier hatten sich seit den Zeiten des Themistokles bei allen Parteien und in der
Umgebung aller Hauptfithrer Klubs oder Hetirien gebildet; zur Zeit der vollen Macht des
Perikles schienen sie verschwunden, jetzt wachten sie wieder auf und scheuten kein Mittel.
Einer Fusion simtlicher antidemokratischer Klubs gelang bereits 411 v. Chr. auf die gewalt-
titigsten Mittel hin die Einfiihrung einer wesentlich oligarchischen Verfassung, welche freilich
nur wenige Monate Bestand hatte. In den nichstfolgenden Jahren finden wir dann die atheni-
schen Oligarchen vollig ausgereift zu den duBersten Entschliissen und Handlungen. Die Demo-
kratie, als sie seit Kleisthenes alles wic selbstverstindlich nach ihrem Sinne umgestaltete, hatte
vergessen, daB diese Gegner auch Griechen, d. h. ebenfalls zum Unbedingten bereit waren;
wihrend manche davon vielleicht gerne weggezogen wiren, hatte sie gegen die Auswandernden
eine ihnliche offizielle Entriistung wie die franzdsische Revolution gegen die Emigranten;
daB sie die Fihigen jeder, auch ihrer eigenen Partei zur absoluten inneren Unabhingigkeit
erzog, wurde ihr vielleicht erst an Alkibiades klar. Die (wohlgemerkt duBerst zahlreichen)
405 Oligarchen aber, indem sie den letzten Widerstand gegen Lysander brechen halfen, beforderten
Die 30 Tyran- aus allen Kriften die Niederlage der Vaterstadt, weil jeder Sieg derselben doch nur ein Sieg
"" des Demos gewesen wire; sie hatten sich vertraut gemacht mit dem Problem, ein ungewerb-
liches, vom beweglichen Besitz unabhingiges, von der See abgewandtes Athen zu schaffen.
Nach der Ubergabe bemichtigten sie sich auf die bekannte Weise der Regierung und erhoben
den Terrorismus der dreiBig Tyrannen, welcher sich neben 1500 Hinrichtungen auch als ein
groBer Besitzwechsel ankiindigte.

Die Kraftlosig- ~ DaB Athen im Kriege v6llig unterlegen war, erscheint noch wie ein kleineres Unheil daneben,

keit dthens 438 die klaffenden Liicken, welche derselbe allmihlich in der Biirgerschaft hervorgebracht,

nach der Krisis " . . 5 . e
mit viel geringerem Stoffe wieder ausgefiillt wurden. Und nun schlotterte der Konigsmantel,

64

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

welcher dem vormaligen, iiber eine ganze Hegemonie herrschenden Demos gepaBt hatte, um eine
magere und eingesunkene Figur, und weil man keine Bundesgenossenprozesse mehr zu entscheiden
hatte und doch an das ewige Richten gewdhnt und nach Art Geschlagener voll von Verdacht
war, so richtete man jetzt um so viel mehr Athener; eins der ersten Opfer aber hieB Sokrates.

Bei der MuBe, die man genoB, war es leicht, Stellen, Kollegien und Kommissionen, squhl PisUrlC();rdn;;;g
voriibergehende als bleibende, fiir alles mogliche zu schaffen. Und nun gewann unvcrmeldl}ch o
neben den stets wechselnden, ausgelosten Mitgliedern solcher Behdrden der cinzige stindige Z&ngiégl;eil. e
und geiibte Beamte, der Sckretir (ypapuatels, dmoypapparels), mit dem wirklichen Ge§ch'zift enrnentEger
auch den groBten EinfluB; dieser war aber oft nur ein Staatssklave. In solche Abhingigkeit
von seinen Schreibern ist das alte Venedig nie geraten. Natiirlich erlieBen die Athener, die
in spiten Korrektiven des unrichtig Angefangenen sehr geiibt waren, ein Verbot: nie mehr
solle das nimliche Individuum zwei Jahre nacheinander bei der nimlichen Behorde als Schreiber
gebraucht werden. Es lohnt der Miihe zu erfahren, wie es bei der hochwichtigen Kodifikation
der Gesetze zuging, der Solonischen und der juBerst zahlreichen, zum Teil in ihrer Geltung
streitigen, welche seither erlassen worden.

Bekanntlich fehlte es in Athen nicht an weisen alten Gesetzen, welche mit Gerithm zitiert Die Ubertre-
werden. Aber, wenn man die Gesetze nicht aufhob, so setzte man doch allmihlich neue daneben ;Z:’g; _f‘iel; S{Z
und lieB es auf den Widerspruch ankommen. Vor Gericht wurden véllig wid.ersprc?chende ‘Ii/erw;'lr]rurfg di'n
geltend gemacht, und zuletzt wurde der Ubelstand so schreiend, daB eine Ko‘dl‘ﬁkatlon.un— ;:;;qki't‘;m IS
erliBlich schien. Aber gerade dieses Geschift geriet von Kommission zu Kommission an einen des Nikomachos
jener Routiniers, den im Sklavenstand geborenen Nikomachos, der die Sache nicht nur Jahr
um Jahr verschleppte, sondern wirkliche Gesetze ausstrich und fa{sche fingierte, beides um
Geld. Bevor man ihn zur Rechenschaft ziehen konnte, brach mit Agospotamoi das Ungliick
{iber Athen herein. Nach der Herstellung des Staates wurde wiederum ein groBeres Kollegium
und ein AusschuB fiir die Kodifikation ernannt, und durch starke Protektoren kam alles noch
einmal wesentlich in die Hinde des Nikomachos, welcher abermals vier Jahre zdgerte und
in seinem besonderen Fache, den Kultussachen, sich durch ersonnene Gesetze iiber neue prichtige
Opfer populir zu machen suchte.

Der Mensch unserer Rasse wenigstens, sobald er aus der Barbarei auftaucht, verlangt neben Died‘Anl.;pr.iilche
dem Staatswesen und der Offentlichkeit noch ein besonderes Dasein, ein ungestdrtes Heim J7 7 "2
und einen unabhingigen Kreis von Gedanken und Gefiihlen. Den Spartanern war es bis'z.u beutung
einem gewissen Grade gelungen, den Menschen der herrschenden Kaste zu einem bloB politi-
schen Wesen zu machen, anderswo dagegen, und ganz besonders in Athen, hatte die Polis, indem
sie den einzelnen vorwirts trieb, zugleich die stirkste Entwicklung des Individuellen befordert
und die Erwerbung von Privatbesitz und die davon bedingte Anschauung auf jede Weisc be-
giinstigt. Nun verlangte der Demos in hohem Grade den MitgenuB dieses Reicht}lms in Gestalt
von Leistungen der verschiedensten Art, und bis gegen den peloponnesischen Krieg hin war es
eine Sache teils der wirklichen Hingebung, teils der Ambition, sich liberal zu zeigen. Kimon
machte sich seinen Reichtum auf alle Weise verzeihen. Allein mit den schlimmen Zeiten begann
eine eigentliche Ausbeutung, die als solche empfunden wurde, wie wir aus einer.Me:nge von
Aussagen erfahren, und die nur deshalb mdoglich war, weil der Besitzende die Polis nicht ver-
lassen konnte, und weil auch, wenn er entrann, drauBen dieselben oder noch groBere Gefahren
auf ihn warteten.

Hitte es sich nun bei solchen Leistungen (Leiturgien) nur um Bediirfnisse des Staates ge- Die verschiede-
handelt, so wire dariiber im Sinne des Altertums kein Wort zu verlieren, allein abgeschen [ L‘g‘.'::zlim

s Burckhardt, Griechische Kultur 65



ST
m
o
>
20
So
;9
>R
5
o
N
~o
SE
g0
—'
an
A X
c>

2 v




Die Ver-
schwendung fiir
Kunst und die
Bedrohung der

Besitzenden

Staat und Nation

von den eigentlichen, oft sehr hohen Steuern gehérte hierher bloB die Trierarchie (die je nach
den Zeiten schr verschiedene Verpflichtung zur Ausriistung von Schiffen); alles tibrige war
entweder cine nicht immer ganz freie Benefizenz: Ausstattung irmerer Biirger im Kriege
und ihrer T6chter zur Ehe, Ubernahme von Begribniskosten usw., oder es diente rein zur
Ergotzlichkeit des Volkes: vor allem die Choregie, d. h. die vollstindige Ubernahme des Chores
fiir Schauspiele und der lyrischen Chére fiir die Gottesdienste und Feste samt Tinzern, Flten-
spielern usw.; ferner die sog. Gymnasiarchie und deren kostspieligste Gattung, die Lampadarchie
ja aller Aufwand fiir Agone jeder Art; sodann Festgesandtschaften nach fernen Heiligtiimern:
endlich die Bewirtung zahlreicher Genossen der Phyle oder des betreffenden Demos. Auf
Freiwilligkeit lieB man es hierbei durchaus nicht ankommen und diesmal auch nicht auf das
Los, vielmehr wihlten die zehn Phylen die betreffenden Mitbiirger aus, und diese muBten in
einer bestimmten Reihenfolge sowohl die alljihrlich wiederkehrenden als die auBerordent-
lichen Leistungen iibernehmen. Der Versuch, diesen aus dem Wege zu gehen, war nicht rit-
lich, und im Peloponnesischen Kriege zitterten die Wohlhabenden vor dem Hasse, welchen
ihnen eine Ablehnung der Ausbeutung zuzichen kénnte. Lange Zeit hiclt daneben noch die
ererbte Anschauung vor, daB es sich um eine Ehrensache handle, und Gunst bei den Mitbiirgern
galt wenigstens als nicht leicht entbehrlich, so daB sich viele iiber VermGgen anstrengten;
wer (wie Plato) die Mittel zu einer Choregie nicht hatte, liéB sich dieselben eher von reichen
Freunden schenken, als daB er sich derselben entzogen hitte; wer aber reich war und mit einer
Choregie gesiegt hatte, baute etwa fiir den ihm als Preis zuerkannten DreifuB erst noch ein
prichtiges Sacellum an der DreifuBstraBe.

Man kann nun sagen: das Geld, welches die Betreffenden sonst doch nur fiir ihr Privat-
wohlleben wiirden aufgewandt haben, sei groBenteils in Gestalt hoher Kunstgeniisse des ganzen
Volkes ausgegeben worden, und dies mache den Athenern groBe Ehre; allein der Zwang nahm
den Dingen die Weihe. Der athenische Staat hatte die Macht, den einzelnen Besitzenden und
Erwerbenden fiir die (immerhin nur sehr bedingte) Sicherheit, die er ihm gewihrte, nach Be-
lieben zu taxieren, der Staat, welcher mit der Zeit auch die Bezahler der hdheren Steuern ein-
fach bezeichnete und sogar unmittelbare Geldverteilungen ans Volk sehr demokratisch fand.

Die Herrschaft der dreiBig Tyrannen war im Prinzip und in den Hergingen schrecklich
gewesen, aber die Manieren des fritheren Athen, wie sie sich sofort nach ihrem Sturze her-
stellten, waren der Art, daB fiir die Tyrannen doch noch ein Schimmer von Rechtfertigung
herauskommt. Der einzige Lysias beleuchtet diesen scheuBlichen Zustand zur Geniige. Dies
war’s, konnten die tiberlebenden Anhinger der Tyrannen sagen, was wir auf ewig unmaiglich
machen wollten, und jetzt ist es wieder da. Dinge, wie die Ausbeutung der Reichen, gehen
aber eine Zeitlang ungestraft ihren Gang, bis man eines Tages inne wird, daBl man einen Boden
gefunden hat. Vielleicht von der makedonischen Zeit an werden selbst die Panathenien sich
wieder der Einfachheit befleiBigt haben. Spiter war Athen offenbar arm und lebte von den
Fremden. Der Grund aber davon, daB der Demos sich dieses Treiben gestattete, liegt nicht
weit ab. Nimlich dasjenige Volk in Athen, welches von der ehrlichen Arbeit abgewandt und
an lauter Volksversammlungen und Gerichthalten gewShnt war, unterlag ciner vollig ver-
drehten und liisternen Phantasie, so wic cin Tagedieb immer an das Essen denkt; es malte sich
die Habe der Opfer, die mogliche Beute nach seiner Gier aus. DaB andere sich den Steuern und
Lasten auf ungerechte Weise entzogen und von sich abwilzten, was sie konnten, versteht sich
von selbst; sie waren ebenfalls Athener und wagten bei ihrem Betrug und ihren falschen Zeugen
auch etwas; im groBen und ganzen aber wird man die Schuldigen in den Verfolgern erkennen

66

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

und daher zunichst das so gerne zur Strenge neigende Volksgericht (die in zehn Abteilungen
sitzende Heliiia) ins Auge zu fassen haben. Die Athener lagen demselben mit um so viel groBerem
Eifer ob, seit Kleon den Richtersold verdreifacht hatte, was tiberhaupt einer der stirksten

Schritte abwirts gewesen war.

Statt aller Antiquititen konnte es hier hinreichen, den aristophanischen Philokleon reden Der ari]jta-
phanische

Philokleon

zu lassen, welcher die annehmlichen Seiten seines Richteramtes so vergniiglich hervorhebt.
Hier haben wir die GewiBheit, daB jeder einzelne Zug aus dem wirklichen Tun entnommen
ist, und daB dieser entsetzliche Philister in Tausenden von Exemplaren vorhanden war : gliicklich,
sich gefiirchtet und von jammernden Verklagten und deren Angehdrigen umgeben zu finden;
von der Verhandlung, wie von einem kunstreichen Schauspiel unterhalten, da ihm die Un-
gliicklichen und Bedrohten schmeicheln und sogar Possen vormachen miissen; sich weidend
an der verantwortungslosen Willkiir und dem Schrecken, welchen er verbreiten kann. Der
attische Gerechtigkeitssinn war gering, die Wahrheit ohne Wirkung, das Uberredenkdnnen
(to mOavov) alles, das Sturmlaufen auf die Richter durch Vorfiihren von trauernden Familien-
gliedern und durch Fiirbitte einfluBreicher Parteigenossen kam hiufig vor. Auch durfte man
dem Gerichte selber Dinge sagen, die sich keine heutige Jury gefallen lieBe. Als kurzes Gesamt-
urteil mag das des Hermogenes bei Xenophon gelten: Die athenischen Richter haben, durch
Reden herumgebracht, viele, die nichts verbrochen, hingerichtet und viele Verbrecher freigesprochen.
Fortan wurden im ganzen Altertum vielleicht nicht die hdchsten, aber die meisten Krifte der
Redekunst auf den Erfolg vor Tribunalen hin ausgebildet; mit Prozessen hat ja diese Kunst
auf Sizilien begonnen, und neben dieser ihrer bestindigen und iiberall vorkommenden Be-
titigung wirkte mehr nur auf Augenblicke michtig die Staatsberedsamkeit.

Der Schauplatz dieser letzteren ist in Athen die beriihmte Volksversammlung, welche wie Die Vol;es—
versammlung

in allen Demokratien wesentlich die Geschifte des Rates (hier der BouMj der Fiinfhundert)
usurpiert hatte und in hohem Grade zur Regierung geworden war. Das Urteil iiber sie ist
in umfassendem Sinne zugleich das tiber die Geschichte von Athen, und dieses ist im Vergleich
zu anderen Poleis ein relativ giinstiges. Sie war und blieb auch seit der Restauration nach den
dreiBig Tyrannen das zwar unendlich ungleiche, aber ausdauernd lebendige Organ dieses
Staatswesens, und wihrend in anderen Stidten spiter die blutigsten Krisen sich wiederholten,
blieb durch sie Athen auf dem Weg der Beratungen und Beschliisse, welche es auch sein mochten.
Dieser versammelte Demos wurde wie ein lebendes Wesen betrachtet und gedieh sogar zu
einer Idealgestalt in den Hinden der bildenden Kunst; weniger respektvoll freilich gingen
die Komiker mit ihm um, und bei Plato ist er einmal das grofle Tier, péya Opépua, dessen
Launen und Leidenschaften zu studieren fiir Staatsweisheit gilt.

Was nun den Ton der entscheidenden Versammlungen betrifft, so wuBten sie sich vor allem
hochst feierlich zu geben. Wendungen, wie: das Volk der Athener, das die hichste Verfiigung
siber alles in der Stadt und das Recht hat zu tun, was es immer will, sind zahlreich, und im Gebiude
des Rates war eine Kapelle des Zeus Bulaios und der Athene Bulaia, wo die Mitglieder des
Rates beim Eintritt beteten; ja sie opferten zum Heile der Demokratie. Sodann glaubte man in
einem Volke, dem der Meineid véllig geliufig war, durch einen Eid zu wirken, welchen alle
Athener regelmiBig vor den Dionysien gegen die Feinde der Demokratie schwdren muBten.
War dann wirklich gegen einen VerhaBten der fiir niitzlich und 18blich erachtete Mord voll-
zogen worden, so lieB die Polis ihr ganzes Pathos an den Tag und bekrinzte die Anstifter,
sie mochten sonst sein, wie sie wollten. Die Athener erklirten den ermordeten Phrynichos als
Verriter und bekrinzten dann — nicht den Morder, welcher nur ein Sklave des Hermon war,

i 67

408



415

Ihre Torheiten
und Gewalt-
samkeiten

Der Feld-
herrnprozeft

Staat und Nation

sondern den Hermon selbst und die Mitanstifter. Beim bekannten Hermenfrevel — mochte
nun mitschuldig sein, wer da wollte — wurde sofort behauptet, derselbe sei geschehen zur
Vernichtung des Demos, émi i) 100 dfpov karalioe, und der Angeber Diokleides wurde als
Retter des Staates auf einem Wagen, bekrinzt, ins Prytaneion gefahren und dort gespeist;
spiter gestand er, gelogen zu haben. 4

Wenn nun aber auch Anlage, Wille und Schicksal hier ein untrennbares Ganzes bilden, so
wird doch die Nachwelt immer von neuem versucht sein, mit den Athenern zu rechten. Dieser
Staat hat nicht nur in der Leidenschaft die fiir ihn selber schidlichsten Torheiten und Gewalt-
samkeiten beschlossen, sondern auch seine begabten Menschen rasch aufgebraucht oder von sich
abgeschreckt. Den seitherigen Jahrtausenden aber ist nicht an Athen als Staat, sondern an Athen
als Kulturpotenz ersten Ranges, als Quelle des Geistes etwas gelegen gewesen.

Man kann nun sagen, daB z. B. im peloponnesischen Kriege die Heftigkeit der Volksver-
sammlung und die hingebende Tapferkeit im Kampfe ein und derselbe Pulsschlag gewesen
seien, und dazwischen hat ja das Volk auch Augenblicke der MiBigung und Weisheit gehabt.
Aber bei dem wahnsinnigen Feldherrnproze3 nach der Arginusenschlacht schrie die Menge:
es sei arg, daff man den Demos nicht wolle machen lassen, was ihm beliebe. Im folgenden Jahre
sollte dann iiber Athen die volle Macht des Jammers kommen.

Es wird nun zu erdrtern sein, unter welche Einfliisse tatsichlich dieses dffentliche Wesen
geraten war. Bis zu Ende des peloponnesischen Krieges kann man stellenweise die heimlich
schiirende Bosheit von Oligarchen anklagen, welchen an demjenigen allgemeinen Umsturz
gelegen gewesen, der dann wirklich eintrat. Seit der Herstellung des Staates aber sind es lauter
Demokraten, welche in Gestalt von zwei Physiognomien sowohl die Volksversammlung als
das Volksgericht zu bestimmen suchen: der Staatsredner (Rhetor, Demagog) und der Syko-
phant. Beide kdnnen in einer Person vereinigt sein. Ihr Gefolge von Klatschern, Auspochern
und falschen Zeugen versteht sich von selbst.

Zwar tonten die alten groBen Worte lange fort, und Andokides wagte noch zu sagen: nicht
die, welche ihren Privatsachen nachgehen, machen die Poleis grifer, sondern letztere werden groff
und frei durch solche, welche sich um das Allgemeine bekiimmern. Aber leider weil man, wer
damals sich vorwiegend um das Allgemeine bekiimmerte und weshalb. Bei allem Patriotismus
nimlich, und bei allem sehr geweckten MiBtrauen des unberechenbaren Demos, muBten sich
die Athener — und nicht bloB von den Komikern — schon frithe nachsagen lassen, daB viele
irgendwie am Staate reich zu werden suchten (xMémtav 0 dnubocwa), und wenn bereits der
kecke Themistokles bisweilen ein wahres Grauen vor dem Besteigen der Rednerbithne (des
BAua) duberte, so kam dies gewiB nicht bloB davon her, daﬁ. er die Athener als wandelbar
kannte, sondern von dem BewuBtsein, daB ithm sein — seit er Amter bekleidet hatte — enorm
gewachsenes Vermogen plotzlich von Wissenden vorgeriickt werden kénnte. Erwigt man
ferner die Abwendung so vieler vom sonstigen Erwerb, die Anforderungen, welche durch
Steuern und Leiturgien an den einzelnen gestellt wurden, die Totung des Ehrgefiihls durch
das allgemeine MiBtrauen von allem Anfang an, endlich den bekannten Wagemut der Athener,
so wird das bekannte Wort nicht mechr befremden: eine goldene Ernte ist die Rednerbithne
(xpuoodv 6épog 10 Ana). Und zwar in Beziehung auf das Reden wie auf das Schweigen, durch
Ausbeutung von Amtern im Staat, Kriegsstellen und Gesandtschaften, diec man als Redner und
Demagog erwarb, durch Geschenke von Bundesgenossen, solange die Hegemonie gro8 war,
durch Bestechung von seiten der Parteien vor Gericht, endlich durch unmittelbaren Eingriff
in die Staatsgelder, konnte der einzelme zum Reichtum kommen — nur wird sich die Meinung

68

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

der tibrigen, welche ohnmichtig, meist erwerbslos und ebenfalls gierig waren, diesen Gewinn
oft zu glinzend ausgemalt haben. Das Verbrechen aber vielleicht zu schwarz: Wer am Staats-
gute reich werde, heiBt es, der beraube auch Tempel, Griber und Freunde, er iibe Verrat und falsches
Zeugnis und sei ein meineidiger Richter und bestechlicher Beamter usw. Aber immerhin war die
Korruption eintriglich und stark verbreitet. Das beweist schon der enorme Ruhm von Finanz-
beamten, welche nicht stahlen, z. B. der des Lykurgos, und statt alles anderen die groBe und
lange Jahre hindurch michtige Clique, welche Philipp von Mazedonien gekauft hatte.

Die Prozesse, die sich iiber diese Dinge erhoben, namentlich gegen die Feldherren des IV. Jahr-
hunderts, nicht sowohl wegen Unterschleifs als wegen Bestechung durch die Feinde, wurden
dann je nach dem EinfluB und den Druckmitteln von Kligern und Beklagten entschieden. Aber
drohende Klagen gegen irgendwelche Leute von Bedeutung galten beim Volke gar zu leicht fiir
Kennzeichen des echten Patrioten und Staatsmannes, als daB man nicht immer wieder damit
gekommen wire, und oft deckte wohl der Ankliger seine eigenen Veruntreuungen am sichersten
durch Entriistung gegen andere. Ofter war es mit Hinden zu greifen, daB bei giinstigen Friedens-
angeboten doch gewisse Leute in Athen weiteren Krieg dekretieren lieBen, weil sie aus den
Wirren sich personliche Einkiinfte zu machen verstanden; man hitte ferner ahnen sollen, daB
auch gutgesinnte Feldherren sich gegen die athenische Unvernunft durch auswirtige Ver-
bindungen sichern wiirden — allein das in den fortwihrenden Anklagen sich offenbarende
MiBtrauen war, wenn auch hie und da berechtigt, eine Krankheit, und zwar eine, die unheilbar
sein muBte, weil man sie fiir ein Zeichen der Gesundheit hielt. Als der untadelige, langjihrige
Schatzverwalter Lykurgos am Sterben war, lieB er sich in das Buleuterion bringen, um Rechen-
schaft abzulegen; niemand klagte, als ein gewisser Menesaichmos; Lykurgos widerlegte ihn,
lieB sich heimtragen und starb. Als aber jener doch wieder klagte, wurden die SShne des Ver-
storbenen, welchem der Demos so viele Krinze und auch Standbilder zuerkannt, in den Kerker
gelegt und nur auf eine ernste Warnung des Demosthenes hin wieder freigelassen.

Fiir den ganzen Betrieb dieses Systems war nun die groBe, bewegliche Schar der Syko-
phanten entstanden, d. h. die Angeberei war als ein formliches Gewerbe anerkannt worden.
Ganz gewiB konnte dieser Staat eine solche Hilfe nicht entbehren, sowenig als die spanische
Inquisition ihre Kundschafter; die Polis war ja hier, wie das Kénigtum in Spanien, etwas Ver-
gottertes, eine Religion geworden, welche gegen jede Abweichung die iuBersten Mittel er-
greift. Bald kann dann freilich nur noch mit solchen weiter regiert werden. Ohne die Furcht
vor den Sykophanten wiren viele der Polis davongegangen, oder hitten sich den hochgesteigerten
Pflichten entzogen, oder sie hitten das 8ffentliche Wesen noch schamloser ausgebeutet, als sie
ohnehin schon taten. Wenn aber irgend etwas beweist, daB hier die Staatsidee iiber das Ver-
mogen der normalen Menschennatur weit hinausgeschraubt war, so ist es die 6ffentliche An-
erkennung einer solchen sozialen Pest, dieser &ffentliche Terrorismus, den wir hundert Jahre
nach dem Beginn des peloponnesischen Krieges in derselben Macht und Bliite finden, wie vor
demselben, und dann noch weiter existierend zur Diadochenzeit bis auf die R&mer. Zwar, wenn
ein Staat zugibt, daB ein solches Gewerbe keine Schande oder Unbequemlichkeit bringe, so wird
sich in allen Zeiten und Vélkern das betreffende Personal finden und zu Gebote stellen, aber nur
die griechische und vollstindig nur die athenische Demokratie hat dies eben deutlich zuge-
geben und damit alle Biirger von einiger Bedeutung und Habe unter eine solche Aufsicht ge-
stellt. Der Pobel aber fand natiirlich keinen AnstoB an Dingen, welche ihm véllig kongenial
und begreiflich waren.

Ich bin ein Zeuge in Inselprozessen, ein Sykophant und Sachenaufspiirer; graben mag ich nicht;

69

Das Syko-
phantentum
als System



Staat und Nation Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

begab. Scherzhaft schreibt er an Antipatros, er habe nicht in einer Stadt bleiben mégen, wo
wie in den Girten des Alkinoos Feige an Feige — o0kov émi otxw — stinde.

Es wire irrig zu glauben, daB die im Laufe der Zeit so véllig durchschauten, durch ent- Dauer des
schlossene Redner gewiB hundertmal entlarvten Sykophanten hitten unmdglich oder doch e
machtloser werden miissen. Noch bei Demosthenes erfahren wir von Sephanos, dem Zuhilter
der Neira, der da auflauerte, ob er nicht jemand bei einem Sittlichkeitsvergehen gegen seine
Frau oder Tochter als angebliche Biirgerinnen ertappen und dafiir brandschatzen kénne, also
den Sykophanten im eigenen Hause spielte. Demosthenes sagt den Richtern: Ihr habt noch
keinen der Sykophanten bestraft, wie es seine Schlechtigkeit verdient, sondern laft es euch fort-
wihrend gefallen, sie anzuhdren, ganz als bestinde die Rettung des Demos in recht vielen An-

eklagten und Sykophanten. Wie Nattern, wie Skorpione mit erhobenem Stachel, sah man sie
auf der Agora hin- und herhuschen und nach Opfern zur Ausbeutung spihen.

Athen hat nun allerdings trotz dieser Art von Helfern als Staatswesen weiter gelebt, und es
ist dies sogar ein Zeichen sehr groBer Lebenskraft. Wenn man aber das stille Unheil deutlich
beisammen wahrnehmen konnte, welches dieser Zustand mit sich gefiihrt hat, so wiirde man
doch wohl sehr erstaunen.

Dieses Athen aber mit seiner so zweifelhaften Gerechtigkeit liebte schwere, pathetische Die Schwere
gerichtliche Strafen, wie auch andere Poleis taten. Jedes Vergehen wurde hier, abgesehen von war Shegtn
seinem sonstigen Belang, als Bedrohung des Staates, als Minderung seiner Sicherheit betrachtet.
Demnach hatte jeder ProzeB die Neigung, in das Politische iiberzuschlagen, und die Strafen er-
hielten so, weil die Polis die eigentliche Religion des Griechen war oder sein sollte, véllig das
Anschen einer Rache wegen Verletzung eines Heiligsten. Hieraus erklirt sich ihre auBerordentliche
Schwere, indem zumal die Todesstrafe, die neben Geldstrafen und Atimie in diesem Strafrecht
die hauptsichlichste Rolle spielte, auch fiir ganz untergeordnete Vergehen in Anwendung kam.

Auch mit den anderen Strafen war man aber sehr freigebig, zumal mit den verschiedenen Graden

der Atimie, die sich bald auf eine beschrinkte, bald auf eine unbeschrinkte Zeitdauer erstreckte,

bald mit Konfiskation verbunden war, bald nicht, und bei der unter Umstinden dem ersten
Besten aus dem Publikum gestattet war, das betreffende Individuum zu maltritieren. Auch Die Asebie-
der AsebieprozeB nimmt denselben Charakter der unsinnigen Heftigkeit an, weil es eben auch #7***
die Polis ist, welche ihn erhebt. Nie und nirgends hat ein so licherliches MiBverhiltnis existiert
zwischen der Rache fiir beleidigte und bezweifelte Gotter und der ethischen und theologischen
Geringfiigigkeit eben dieser Gotter. Auch das Furchtbarste, das Unbegrabenbleiben durfte in

den Strafparagraphen dieses Staatswesens fiir den Staatsverbrecher unmdéglich fehlen. So wurde

die Leiche Antiphons, der im Jahre 411 beim Riickgang der Oligarchie der Vierhundert hin-
gerichtet worden war, iiber die Grenze geworfen.

Hierher gehdren auch die vielen im Namen der Polis erlassenen Verfluchungen, wobei der Die Ver-
im tiefsten Grunde laienhafte Staat sich kirchlich gebirdet, sobald er in Wut gerit. Einen //huneen
tiefen Schrecken vor Fliichen, zumal von seiten der Eltern, weist uns schon der Mythus und
dann auch die Denkweise der historischen Zeit. Einmal ausgesprochen, sind sie eine objektive
Macht. Das Licherliche lag nun aber darin, daBB man dieses Gefiihl auch fiir die Verfluchungen
einer Polis glaubte in Anspruch nehmen und durch Fliiche gegen irgendeinen Feind dieselbe
objektive Wirkung hervorbringen zu konnen wie im Mythus; es war aber lauter schlechte
Nachahmung. Sehr pathetisch verfuhr man auch bei Bundesschwiiren. Als Aristides den Bund
mit den Bundesgenossen Athens beschwor, warf er nach dem Aussprechen der Fliiche glithendes
Eisen ins Meer, womit er sagen wollte, die Fliiche gegen die Ubertreter des Biindnisses sollten

schon mein Grofvater hat vom Angeben gelebt, sagt einer bei Aristophanes; es mdgen aber die
Komiker sonst auBler Betrachtung bleiben, weil ihnen die Versuchung und das Vergniigen, diese
Figur aufs duBerste zu karikieren, gar zu nahe liegen mochte, auch beschrinkt man sich in der
Nihe eines solchen Abgrundes gerne auf die rein sachlichen Aussagen. Der Sykophant gibt
sich das Ansehen eines Patrioten, er will der Polis und den bestehenden Gesetzen behilflich sein;
hauptsichlich sollte nachgespiirt werden, ob die Biirger den Staatsforderungen in vollem Um-
fang nachkidmen; hatte er fiir seine Anklage nicht mindestens ein Fiinfteil der Richter auf
seiner Seite, so muBte er, wie jeder Kliger in solchem Falle, tausend Drachmen zahlen, und
wenn er eine erhobene Klage nicht weiter durchfiihrte, ebenso tausend. Allein ein Fiinftel
Einverstandene, wenn nicht viel mehrere, fand er leicht in einem Heliastengericht, und wenn
das Zahlen den Sykophanten wirklich traf, so blieb er es in der Regel schuldig. Zur Zeit des
Lysias lebte ein Subjekt (Agoratos) mit 10000 Drachmen aufgelaufener Schulden dieser Art;
er aber saff als Richter, er saff in der Volksversammlung, er erhob Staatsklagen aller Art.
Die ?wangs- Diesem Tun gegeniiber findet man nun gerade die Schuldlosen, zumal wenn sie etwas besaBen,
Schuilosen i €inem bestindigen Belagerungszustand. Nikias zitterte vor den Sykophanten sein Leben lang,
und wie dies wesentlich iiber sein und seines Heeres Schicksal entschied, ist schon erwihnt
worden. Der xenophonteische Ischomachos, das Musterbild eines trefflichen Mannes, wird
beharrlich denunziert. Das Lehrreichste aber ist der Rat, welchen Sokrates seinem ebenso
verfolgten Kriton gab: einen Gegensykophanten zu kaufen; man war so gliicklich, ein hochst
geeignetes Individuum zu finden, den Archedemos, welcher den Sykophanten Schrecken
einjagte und dann auch von allen Freunden des Kriton beniitzt und geehrt wurde, d. h., die
braven Leute miissen den niitzlichen Schurken an ihren Tisch nehmen. Die dreiBig Tyrannen
lieBen dann viele Sykophanten packen und téten, allein die Sorte wuchs rasch nach.
'Vergleichung  Die spanische Inquisition erreichte mit ihren Kundschaftern véllig den gewollten Zweck, weil
'Zlitsc{;llifns";:: dieselben (vielleicht mit seltenen Ausnahmen ruchloser Erpressung) von dem Sinne des Instituts
quisition mitdurchdrungen waren. Der attische Staat hatte mit seinen Sykophanten weniger Gliick; diesen
lag nimlich in der Regel nichts an den Prozessen, wohl aber alles an dem heimlichen Abkauf
derselben. Freiwillige Armut war die beste Sicherung, aber nicht jedermanns Sache. Gleich
bei der Priifung (doxiuacia), welche der zu einem Amt Ausgeloste bestehen sollte, konnte sich
der Sykophant in das Schicksal des einzelnen hineinhingen, und so ging es durch das ganze
Leben derjenigen hindurch, bei welchen etwas zu holen war; unaufhérlich stand diese Kamorra
daneben, welche man still machen (meiom) muBte. Trat der Sykophant nicht auf eigene Speku-
lationen auf, so tat er es etwa, weil ihn Feinde des betreffenden Opfers dazu erkauft hatten,
welche dann mit ihm geteilt haben werden. Wer seine Habe nicht hergab, wurde verfolgt,
und gerade die Unschuldigen lieBen sich das meiste erpressen, damit nur von keinem ProzeB
etwas laut werde, dem sich die ehrlichen Leute aus allen Kriften entzogen, und den ja auch
der Sykophant gerne vermied. Denn kam es zu einem solchen, so war sein Kligeranteil an
der Strafsumme gering, wihrend er bei Wegfall des Prozesses ohne alle Miihe eine ganz andere
Summe erpressen konnte. Stand er aber von einem schon angehobenen ProzeB ab, so werden
ihm die tausend Drachmen, in die er verfiel, oft durch sein Opfer reichlich ersetzt worden sein.
Geschah letzteres nicht, so fiihrte er den ProzeB weiter, und gerade da, wo das verfolgte Recht
hitte seine Zuflucht haben sollen: Gerichtshof, Agora, Gesetz, Zeugen — da operierte ja der
Sykophant am chesten mit seiner vollen Kraft. Dem bejahrten Aristoteles wurde nach Alexanders
Tod mit einer Asebieklage von jener ebenso gefihrlichen als lippischen Gattung zugesetzt,
vielleicht nur um ihn zu brandschatzen, worauf er sich nach Chalkis unter mazedonischen Schutz

70 71




Vetfluchungen
in contumaciam

Die Ehren
und
Belohnungen
als Gegenstiick
zu den Strafen

Staat und Nation

nicht eher ithre Wirkung verlieren, als bis das ins Meer gesenkte Eisen oben auf dem Wasser
erschiene. Besser 1iBt es sich horen, wenn man nur einen gefihrlichen Augenblick binden will,
wie dies der nimliche Aristides tat, als er wihrend des Mardonioskrieges den Antrag stellte,
die Priester sollten Fliiche erlassen gegen solche, die mit den Persern verhandeln oder das Biindnis
der Hellenen verlassen wiirden; aber auch hier konnte man sehr fehl gehen.

Auch abgeschen von diesen konditionellen Fliichen, welche iibrigens ihre Parallele in der
konditionellen Selbstverfluchung bei Beteuerung von Unschuld haben, suchte man die Zukunft
durch drohende Psephismen zu binden, welche gegen jeden Atimie oder Todesstrafe fest-
setzten, der je das Gegenteil von irgend etwas fiir gut Befundenem beantragen wiirde. Die
Licherlichkeit, daB eine am Ruder befindliche Partei durch solche Drohungen die spiteren
Geschlechter glaubt verpflichten zu kénnen, kommt iibrigens schon vor der Demokratie vor,
der man sie sonst zuerst zuzutrauen geneigt wire; denn schon die Eupatriden verhiingten Todes-
strafe gegen denjenigen, der einen Angriff auf Salamis vorschlagen wiirde; man kann vielleicht
sagen, daB in der Polis iiberhaupt — ihnlich wie im franzésischen Konvent — ein BeschluB
desto heftiger ewig und unangreifbar zu sein begehrt, je unverniinftiger er ist; nur haben wir
schwerlich ein Recht, sie deshalb zu verurteilen ; denn wir binden die Zukunft auf noch torichtere
Manier, indem wir im Namen des Fortschritts fiir die kommenden Geschlechter Schulden
machen.

Neben dem konditionellen Fluche kommt sodann der gegen bestimmte vorhandene, aber
fliichige Personen in contumaciam verhingte vor. Priester und Priesterinnen standen fluchend
nach Westen gewandt und schwangen purpurne Gewdnder in die Luft nach dem uralten Brauche.
So erging man sich gegen Alkibiades, nachdem man ihn zu Tod und Konfiskation verurteilt
hatte. Als man hernach den nimlichen Alkibiades wieder wie einen Schutzgott empfangen
muBte, muBten die angeschensten Priester, die Eumolpiden und Keryken, die Fliiche auf
Befehl des Demos zuriicknehmen (dpooiodv); dabei redete sich der Hierophant Theodoros
dahin aus, er habe den Alkibiades eigentlich gar nicht verflucht gehabt, auBer fiir den Fall,
daB derselbe dem Staate Boses zufiige!

Das Gegenstiick zu den vielen Strafen sind dann die Ehren und Belohnungen, welche dieser
Staat austeilte, wihrend er sich im groBten MaBe von Strebern ausbeuten lieB und die Red-
lichen weder schiitzen konnte noch wollte. Zwar tat Athen, wie iibrigens auch andere Poleis,
mit der Gestattung der wichtigsten Gunst, nimlich der Erteilung des Biirgerrechts im groBen
Stile, nach der Zeit des Kleisthenes hdchst kostbar, und die Einbiirgerung der mit dem Leben
davongekommenen Platier und der Sklaven, die sich in der Arginusenschlacht gut gehalten,
werden die einzigen Fille von Aufnahme groBerer Massen in das Biirgerrecht sein. Die Auf-
nahme war nur giiltig, wenn sich in geheimer Abstimmung iiber 6000 Stimmen dafiir erklirt
hatten; da schon vorgekommen war, daB der Demos durch Reden betrogen wurde, war gericht-
liche Anfechtung des Verfahrens méglich, und endlich durften die Aufgenommenen nicht
Archonten werden und kein Priestertum empfangen. — Jedenfalls teilte man sehr reichlich
Krinze, den Titel Wohltiter (edepyétng) des Volkes, das Recht in Behdrden und bei Festen auf
den vordersten Binken zu sitzen (mpoedpia) und seine Sache vor Gericht vor anderen anhingig
machen zu diirfen (mpodkia) aus; es waren dies Ehrungen, die nicht viel kosteten, und die man
einfach nach den Sympathien des Augenblicks bis auf Singer, Gitarr-, Ball- und Taschen-
spieler vergab. Eine eigentiimliche Ehrenbezeugung war die Speisung im Prytaneion, die oft
fiir die ganze Dauer des Lebens dekretiert wurde und bisweilen erblich war. Lebenslinglich
hatten sie vor allem die athenischen Olympioniken (mit ihrem ohne Zweifel gesegneten Appetit),

72

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

ferner verdiente Staatsminner, siegreiche Feldherrn, Wohltiter, wie der Arzt Hippokrates,
und andere verdiente Personen. Im IV. Jahrhundert scheint man damit verschwenderisch um-
gegangen zu sein; damals mag auch der Enkelin des Aristides so reichliche Speisung als den
Olympioniken gewihrt worden sein. Auch die Nachkommen des Harmodios und Aristogeiton
und Mordanstifter gegen sonstige Tyrannen gehdrten zu dieser offenbar recht bunt gewordenen
Gesellschaft.

Es kam wenigstens in Athen (und wohl fast hier allein) nie zur Schuldaufhebung und Land-
verteilung. Noch um 400 v. Chr. soll es in dem kleinen Attika iiber 10000 grundbesitzende
Biirger neben bloB sooo Nichtbesitzenden gegeben haben. Neben den Biirgern aber saBen
die fleiBig arbeitenden Metdken und zahlten gewiB so genau als méglich ihr Metskengeld
und jede ihnen sonst auferlegte Steuer; beim Ausbleiben des ersteren konnten sie nimlich als
Sklaven verkauft werden. Sie waren ohne Zweifel sehr fiir die Dauer der Demokratie bei
dem {iber sie herrschenden Volke gestimmt, seitdem die Reichen unter ihnen zur Zeit der
dreiflig Tyrannen waren getdtet worden. Vielleicht war dies geschehen nicht bloB um ihres
Reichtums willen, sondern weil die Oligarchie diese ganze Kaste unten halten muBte, wenn
ihr Ideal, das geschiftslose, von der See abgewandte Athen, zur Wirklichkeit werden sollte.

8. Die Demokratie auBBerhalb Athens

Der ganze Unterschied zwischen Rom und den Griechenstidten lag schon darin, daB dort
die Besitzenden (etmopor) eine ganz andere Widerstandskraft entwickelten als hier. In Griechen-
land aber begann, als die Gleichheit da war und man nicht mehr um Prinzipien und Rechte zu
kimpfen hatte, der Krieg zwischen reich und arm in manchen Stidten schon sogleich mit
Eintritt der Demokratie, anderswo nach einer lingeren oder kiirzeren Zwischenzeit der
MiBigung.

Villige
Unsicherheit
der Justiz

In der alten Zeit der Geschlechterherrschaft nimlich hatte man die Misere kaum gekannt. Die
Erst die Gleichheit der Rechte machte die Ungleichheit der Lage recht fiihlbar. Ein Ausgleich S

durch Arbeit aber, welche der Reiche bedurft und der Arme gegen Lohn geleistet hitte, war
unmdglich wegen der allgemeinen Antibanausie. Jetzt wurde der Arme inne, daB er als Herr
der Stimmen auch Herr des Besitzes werden kénne. In Athen und wohl auch sonst lieB er sich
zunichst honorieren fiir seine Anwesenheit in Volksversammlungen und Gericht, dann ver-
kaufte er seine Stimme, besonders als Richter, lud den Reichen alle Arten von Leiturgien auf
und verfiigte Konfiskationen (samt Exil) ohne alles Recht — auBerhalb Athens dann erfolgte
Annullierung der Schulden und allgemeiner Umsturz. Denn bei den ersten Mitteln war das
Gefiihl der Misere, nimlich das Geliiste, immer nur weiter gewachsen. Der Besitz hatte alle
Weihe verloren, und jeder maB sein Recht nur nach seinem sogenannten Bediirfnis (d. h.
Geliiste). Und fiir all dies geniigte eine momentane Stimmenmehrheit. Uberall sicht man
nur Revolution und Gegenrevolution, nur Faktionen am Ruder, alle Fiigsamkeit ist nur er-
zwungen und voll Hintergedanken an Umschwung.

Ein groBer Teil der Ausfihrungen des Aristoteles bezieht sich auf diese Klassenkimpfe. Er
schreibt in einer Zeit, da die verschiedenen Staatsformen schon ihre Proben abgelegt hatten
bis in alle Schattierungen hinein, und hilt namentlich wenig von denjenigen Oligarchien von
Besitzenden, welche damals sich hie und da zu behaupten suchten, indem dieselben ihre Stellung
noch mehr miBbrauchten als anderswo der Demos. Auch gibt er ja den entscheidenden Satz zu,
daB viele zusammen einsichtiger und regierungsfihiger, ja besser sein kénnten als jeder einzeln,

73

Revolution

Die Ansichten
des Aristoteles

iiber die
Demokratie



Staat und Nation

-wenn nur diese Menge (m\ifog) nicht gar zu sklavenartig (Gvdpamodides) sei. Von derjenigen

gemiBigten Demokratie aber, welche ihm als das Vorziiglichste erscheint, gesteht er, daB sie
kaum irgendwo vorhanden gewesen sei; auch weiB er: alles wirkliche Einfithren des Richtigen
scheitert daran, daB man die, welche imstande sind Gewalt zu iiben, nicht dafiir gewinnen kann;
er ist kein Utopist, der Wiinschbarkeiten ausmalt, und kein Triumer, der sich in Hoffnung
einwiegt. Wirkliche Biirger sind fiir ihn nur die, welche die Waffen tragen; die Volksver-
sammlung derselben soll nur zum Behuf von Wahlen, Rechenschaftsablagen, Verfassungs-
inderungen und den héchsten Beschliissen iiber Krieg und Frieden zusammentreten, ohne
Diskussion, nur mit Ja oder Nein entscheiden, und was ihr nicht gefillt, wieder an die Be-
horden zuriickweisen. Die Regierung aber bleibt den gewihlten oder ausgelosten Beamten
tiberlassen. Die Amter dieser verlangt er nur klein an Vollmacht, aber lange dauernd, weil
kurze mit groBer Vollmacht ihren Mann korrumpieren, er fordert vor allem, daB dabei kein
Gewinn sein diirfe, weil nur dann die Nichtsbesitzenden darauf verzichten werden. So kommt
die Leitung des Staates von selbst an die Wohlhabenden (etimopor), Gebildeten (émeweis).

Am besten gediche (VI, 2) eine volle Demokratie noch unter Bauern, welche zu arm sind,
um oft als Volksversammlung zu sitzen und sich mit Wahlen und Rechenschaften begniigen,
so daB die Vermdglichen die Amter fiihren kénnen, tadellos und ohne Druck. Niitzlich wiren
jene alten Gesetze, wonach keiner Land iiber cin bestimmtes MaB hinaus erwerben, und jedes
einzelne Landlos unveriuBerlich bleiben sollte. Wo ein Marktpébel ist, sollte man wenigstens
die Volksversammlung nie ohne das Landvolk halten. Zunichst kime dann ein Volk von Hirten,
welche namentlich im Kriege viel aushalten kénnen. Die iibrigen Arten der Menge sind simtlich
viel schlechter, und hier nimmt nun die Volksherrschaft diejenige Gestalt an, welche die herr-
schende wird.

Freiheit und Gleichheit (E\evBepov kaiioov IV, 4 und 11; V, 7) bestehen nur darin, zu tun,
was jedem beliebt; alle drei Gewalten, die iiber das Allgemeine beratende, die regierende und
die richtende sind in der Hand der Menge; diese herrscht und nicht das Gesetz, sobald Volks-
beschliisse an die Stelle der Gesetze treten; der Demos wird ein aus den vielen zusammen-
gesetzter despotischer Monarch und gleicht der Tyrannis darin, daB beide mit Gewalt iiber
Bessere herrschen. Was beim Tyrannen die Befehle, das sind hier die Psephismen, was dort
der Schmeichler, das ist hier der Demagoge; dieser ist’s, welcher das Volk dahin treibt, seine
Beschliisse tiber die Gesetze zu erheben, und indem er alle Dinge vor den Demos bringt, wird
er selber groB. Man will entweder (VI, 1) nicht beherrscht oder doch nur so beherrscht sein,
daB die Reihe auch an einen kommt, auch bringen die Amter und Stellen jetzt Gewinn und sind
nicht mehr wie frither zeitweilige Dienstleistungen, von welchen man gerne wieder zu den
cigenen Geschiften zuriickkehrt (IIL, 4). Daher jetzt moglichst kurze Amtsdauer (VI, 1) und wo
noch lebenslingliche Amter tibrig sind, Abschaffung oder méglichste Beschrinkung derselben,
auch soll kein Amt zweimal an denselben kommen, mit Ausnahme der Kriegsimter. Dies
Volk von Banausen, Krimern und Tagelshnern ist bei seinem Herumtreiben (IV, ) immer
zur Volksversammlung bereit. Nur, wo der Staat nicht reich genug ist, dieselbe zu besolden,
138t der Demos eher den Rat machen; sobald aber die Mittel irgend zum Solde reichen, nimmt
er dem Rate alle Macht und reiBt alle Entscheidungen an sich. Der fehlerhafte Kreislauf
vollendet sich dann, namentlich in den volkreichen Demokratien, durch die MiBhandlung der
Reichen und Angeschenen (eWmopor, yvippor) in folgender Weise: statt weniger Volks-
versammlungen und kurzer Gerichtssitzungen ist das Gegenteil zur Ubung geworden; das
hiufig und massenhaft versammelte Volk begehrt Sold; wo hiezu die Staatsmittel nicht hin-

74

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

reichen, greift man auf jene entweder durch Steuern oder durch Giitereinzichung vermittelst
verworfener Gerichte auf Betrieb der Demagogen. Aristoteles fiigt (VI, 3) hinzu: infolge-
dessen sei schon manche Demokratie gestiirzt worden. Von den Staatsgeldern {iberhaupt solle
kein sogenannter UberschuB an die Besitzlosen verteilt werden, was bei diesen doch nur auf
das EingieBen in ein durchlichertes Faf herauskomme, wobei die Demagogen sich selber be-
denken und bald wieder desselben Mittels bediirfen. Andererseits miiBte dafiir gesorgt werden
im Interesse der Besitzenden selbst, daB die Menge nicht allzu arm sei, indem man ihr Tatig-
keiten schaffe. Endlich findet Aristoteles auch dies und jenes aus der Waltung der Tyrannen
in der extremen Demokratie wieder: Die Anarchie der Sklaven, der Weiber und der Kinder
und die Gleichgiiltigkeit dariiber, daB jeder lebt, wie es thm gefillt.

Damals tobten durch die meisten Gegenden Griechenlands die furchtbarsten Kiimpfe zwischen
den Demokraten und den noch vorhandenen Michtigen (buvatof), Aristokraten und Reichen,
wobei jene als athenische, diese als lakedimonische Partei galten. Vor allem darf man nicht
aus dem Worte Oligarchen schlieBen, daB diese Klasse nur aus wenigen bestanden hitte, offenbar
hat man es oft mit Tausenden, mit dem ganzen besitzenden Stande zu tun. Dies wird vorziiglich
klar bei den schrecklichen Hergiingen von Kerkyra. Hier kommt man schon mit den Zahlen
bei Thukydides bis gegen 1000, und Diodor rechnet die umgekommenen Vornehmen sogar zu
1500, und doch war der siegreiche Demos noch nach 14 Jahren vor den iiberlebenden Fliicht-
lingen in Sorge und erklirte deshalb Sklaven zu Freien und Fremde zu Biirgern. In Argos
konnten tausend junge Leute aus den Wohlhabenden, da sie auch kriegsgeiibt waren, die Demo-
kratie abschaffen und (wenn auch nur auf kurze Zeit) eine Aristokratie bilden.

Der Demos seinerseits hatte oft schon friihe bei seinem Emporkommen die Giiter des Adels
geradezu verteilt, jetzt legte er, wo er herrschte, seine Gleichheit aller Freien, icovopia und
ionyopia, dahin aus, daB er den nunmehrigen oberen Stand, die Reichen, verfolgte und aus-
rottete oder doch auf alle Weise unten hielt. Da schlagen Demokratien um durch die ver-
zweifelte Gegenwehr der Besitzenden (of tag odoiag Exovreg), weil ihnen die Demagogen, die nach
unten schmeicheln miissen, den Besitz mit Teilung und die Einkiinfte mit Leiturgien bedrohen und
ihnen dabei mit Sykophantie und falscher Anklage zusetzen, um ihr Vermogen einziehen zu konnen.
Ofter geniigte, daBl etwa der herrschende Demos Niederlagen im Felde erlitten hatte, so wie
frither aus ihnlichem Grunde Aristokratien sanken. Natiirlich verbanden sich dann die siegenden
Oligarchien von Stadt zu Stadt; unter der Agide Spartas half man den Oligarchien anderer
Poleis gegen ihren Demos empor. Im Innern aber war man, wo der Demos"nicht ausgetrieben
worden, angewiesen auf das allerschirfste Parteiregiment; Behorden und Amter kamen aus-
schlieBlich an solche, die gegen den Demos mitgekimpft hatten und (wenn man ausgetrieben
gewesen war) an die, welche mit zuriickgekehrt waren (ouykateN8ovreg).

Zu einer Fusion der Parteien kam es nie oder kaum auf Augenblicke. Aristoteles sagt (IV, 9):
welche Partei auch Meister wird, es entsteht keine gemeinsame Politie, sondern die Sieger nehmen
die Gewalt als Kampfpreis in die Hinde und richten entweder eine Oligarchie oder eine Demo-
kratie ein.

In weit tiberwicgendem MaBe aber siegte oder behauptete sich in den griechischen Stidten
die Demokratie, namentlich seit Leuktra, als Sparta sich selbst nicht mehr decken konnte,
geschweige denn die auswirtigen Oligarchien. Das Hauptmittel des Erfolges waren wieder-
holte Massenmorde. Um die Zeit von Leuktra erschlug in Argos die Menge zwdlfhundert
Biirger mit Stocken (Skytalismos) und totete auch die Volksfithrer, als diese zur Ruhe mahnen
wollten, worauf der entsetzlichste Zustand erst recht eintrat: bestindiger Krieg mit stirkeren

75

Das numeri-
sche Verhltnis
der Oligarchen
zum Demos

Verfolgung und
Ausrottung der
Reichen

Massenmorde
an den
Oligarchen



Streben nach
Awusgleichung
des Besitzes

Die Flucht der
Gebildeten
vom Staate

Staat und Nation

Nachbarn, jihrliche Verwiistung des Gebietes, und dann regelmiBige Hinrichtung reicher und
angesehener Biirger mit solcher Freude, wie man sonst kaum Feinde titet.

Es war nun allerdings an dem, daB man in Bezichungen auf die Verfassungen nur noch
Demokratien und Oligarchien kannte, sowie man im gemeinen Leben unter den Winden
nur noch zwischen Boreas und Notos unterschied und den Euros bei diesem, den Zephyros
bei jenem unterbrachte. DaB und weshalb die Tyrannis damals im eigentlichen Griechenlande
nicht gedieh, wurde oben erdrtert. Wenn aber die Demokratie dem Aristoteles wenigstens
sicherer und dauerhafter erscheint als die Oligarchie (IV, 9), so ist ihm doch der klagliche
Zustand aller Staaten eine allgemein feststehende Tatsache.

Uberall war durch die bestindigen Volksversammlungen alles momentan und willkiirlich
geworden; ihre Beschliisse banden sich an keine friiheren Beschliisse desselben Volkes und
durchlscherten die Gesetzgebungen; auBer dem Schrecklichen, auBer der Angeberei, welche
aller Orten bliihte, machte sich oft noch deutlich der groBte Mutwille geltend. Geschmack-
lose, ungebildete Menschen, im Ubermut ihrer Kraft, hohnen die Kampfrichter bei den Agonen,
schmahen die Choregen an den Dionysien und spotten der Strategen und Gymnasiarchen.

Immer von neuem aber erhebt sich das Streben der bisen Rhetoren und Demagogen, die, welche
etwas zu besitzen scheinen, den Nichtsbesitzenden gleichzumachen. Die Polis konnte schon auf-

rausen, wenn einer sein viterliches Vermdgen auf eigene Faust durchbrachte, ganz als wiire
dies ein Raub an ihren Aussichten. Die Abderiten zogen ihren groBen Mitbiirger Demokrit
vor Gericht wegen Verschwendung des Ererbten, doch sprachen sie ihn wenigstens frei, als
er ihnen seinen Diakosmos und das Stiick #iber die Dinge im Hades vorlas und erklirte, dies
sei es, worauf er seine Habe verwandt. Wie in Athen die Konfiskation auch in ganz gewdhn-
lichen Zeiten einfach als Mittel zur Aufbesserung der Finanzen gebraucht wurde, so wird
es auch anderswo reichlich geschehen sein. Fremde Schiffe werden einfach zu Prisen gemacht,
unter Vorbehalt, den Geschidigten nachher Ersatz zu leisten; die Reichen miissen auf einmal
ihr Silber hergeben und erhalten dafiir eiserne Marken, welche man spiter wieder einziehen
will; wenn aber gerade bei AnlaB einer Revolution die Reichen im Kerker sitzen, brandschatzt
und verbannt man sie, und es will schon etwas heiBen, daB man sie nicht totet, d. h. ithnen nicht
Riickkehr und Vergeltung materiell unmoglich macht.

Als Timoleon in Sizilien auftrat, schauderten die Sikelioten vor allem, was Rednerbiihne
und Agora hieB, weil von daher alle Tyrannien iiber sic gekommen waren, aber auch Timo-
leon konnte nichts als iiberall Demokratien herstellen. Auf diesem Boden wichst nichts anderes
mehr, bis die groBen Monarchien kommen. Schon daB so viele griechische Stidte und fast alle
Kolonien Seestidte waren und die gegenseitige Einwirkung in betreff von Staatswesen, Denk-
weise und Verkehr so leicht, hielt einen bestindigen Geist der Neuerung aufrecht. Die See
ist eine Lehrerin des Bosen (9dhaooa movnpodiddokahog), seufzt schon Plato, und Cicero in einer
langen und beredten Auseinandersetzung fiihrt dies weiter aus.

Die Gebildeten (xapiéotator), welche vermocht haben wiirden, das &ffentliche Wesen durch
ihre Tiichtigkeit zu stiitzen, hielten sich von der Mitte des V. Jahrhunderts vom Staat zuriick
und legten sich aus Furcht auf das Privatleben, wihrend die Staatssachen den bésesten und
frechsten Biirgern anheimfielen. — Das Klagen hieriiber hat jedoch schon im Altertum nichts
geholfen, und vom IV. Jahrhundert an wird diese Flucht vor dem Staat bei ciner gewissen
Bildung und Denkweise beinahe zur Regel. Viele mdgen ohnehin bei den Stiirmen ihrer Poleis
als Oligarchen der Brandschatzung, Verbannung, Ermordung unterlegen sein, und jedenfalls
war der Nachwuchs bedroht und beschrinkt. Nun sind aber damals die wichtigen Menschen

76

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

fiir die Welt und ihre Kultur nicht mehr die Staatsminner und was sich als solche gab, sondern
die Leute von Geist im weitesten Umfang des Wortes.

Von der spiteren Zeit der demokratischen Polis, seit der Schlacht von Chironea, wendet
sich der Blick bekanntlich gerne ab, es ist aber alles eine Kette von Ursachen und Wirkungen
bis zur gegenseitigen Ausrottung, bis zur Verddung desjenigen Griechenlands, das die Rémer
tibernahmen, und dieser Krankheitsgeschichte wird sich die Darstellung, sobald sie objektiv
verfahren soll, nie entzichen konnen. Das Hauptiibel war, daB sich die Demokratie mit der
starken antibanausischen Gesinnung gekreuzt hatte, daB die Gleichheit der Rechte mit der
Abneigung gegen die Arbeit zusammengetroffen war, worauf die Nichtstuer die Mittel des
Stimmrechts und des Gerichtswesens auf permanente Bedrohung der Besitzenden wandten.
Es ist wahnsinniger MiBbrauch der Majoritit in einer Sache, welche unvermeidlich auch
diese wieder in eine Majoritit und Minoritit spalten muB; eigentliche Oligarchen gibt es
lingst nicht mehr, man nennt nur jederzeit die Opfer so. Den Ausgang nahmen diese Dinge,
wie man aus Polybios ersieht, in stidtischen Katastrophen ohne Ende und auch noch in Fehden
von Polis gegen Polis, wobei die wachsende Verarmung auch den Bezug von Sklaven schr
eingeschrinkt haben kann. Deshalb haben spiter Strabo, Plutarch, Dio Chrysostomos und
Pausanias auf ihren Reisen in Griechenland so viele weite Eindden mit Stidteruinen durch-
wandern miissen.

9.Lebenszihigkeit der Stadtbevélkerungen

Es sind drei Eigenschaften, welche damalige Stadtbevolkerungen von allen neueren unter-
scheiden: der feste innere Zusammenhalt wenigstens der entscheidenden Volksquote, der
Abscheu gegen jede Unterordnung nach auBen und die Verpflanzbarkeit. Kein neueres Stadt-
volk hitte sagen diirfen, was das von Xerxes bedrohte Athen durch den Mund des Themistokles
(VIIL, 61) vor der Schlacht von Salamis sagen durfte: es besitze eine Polis und eine michtigere
als die Widerredner (die Korinther), solange es zweihundert Schiffe voller Leute habe, welche
notigenfalls nach dem groBgriechischen Siris fahren kénnten. Nur im Hinblick auf diese groBe
Beweglichkeit begreift man auch, wie die Peloponnesier nach dem Siege von Mykale (IX, 106)
den Vorschlag machen konnten, die Leute aus den ionischen Stidten nach denjenigen Stidten
von Hellas iiberzusiedeln, deren Einwohner mit den Persern gehalten hatten. Und ebenso die
Voraussetzung, daB man einer Biirgerschaft proponieren kdnne, wihrend eines Krieges ihre
Stadt zu riumen und sie einem anderen Volk als Pfand zu iiberlassen, um sie nachher wieder
zu bezichen. Die Biirgerverpflanzungen in Sizilien schon durch die Tyrannen des V. Jahr-
hunderts sind abnorm, aber auch die wieder frei gewordenen und hergestellten Biirgerschaften
der Insel bleiben #hnlicher Entschliisse fihig, wie die Ereignisse von Leontinoi so sprechend
lehren. Uberall halten griechische Einwohnerschaften Schicksale aus, bei welchen alle neueren
sich sofort aufldsen wiirden, weil die letzteren eben wesentlich nur dies und nicht Biirger-
schaften in antiker Bedeutung sind. Auch Heere getrauen sich in weiter Ferne eine Biirger-
schaft zu werden, wenn es sein muB. Auf dem sizilischen Feldzuge der Athener durfte Nikias,
als er nach der ungliicklichen Hafenschlacht ins Innere abzog, seinen Leuten sagen: denket,
dap ihr sogleich eine Polis sein konnt, wo ihr euch auch niederlasset. Auch in der Anabasis fihlen
sich die Griechen bestindig als Lagergemeinde, so bunt ihre Herkunft ist, und Xenophon war
nahe daran, mit ihnen am Pontus eine Stadt zu griinden.

Wo in der Ferne auch nur ein Rest einer vertriebenen Biirgerschaft iibrig ist, kann ein solcher
auch nach vielen Jahrzehnten wieder zu seiner Heimat gelangen, wie die in Athen beherbergten

77

Die
wechselseitige
Aufreibung

DieVerpflanz-
barkeit der
Biirger



Staat und Nation Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

Leute geschossen; da unter den Fliichtlingen solche waren, die von ihm keine Schonune zu
erwarten hatten, trieben sie das Volk zum Kampfe. Schon beim Sturm brauchte er danng die
Thebaner bloB der Waut ihrer platiischen, phokischen und anderen Nachbarn zu iiberlassen
und ebe_nso die Stadt, als es an deren Zerstdrung ging. Der mazedonische Konig hatte s
ndtig, sich selbst mit der Zerstorung zu beladen, er lieB Griechen gegen Griechen machen.

Platier nach dem Frieden des Antalkidas, und als die Thebaner sie noch einmal vertrieben,
wurden sie 36 Jahre spiter (nach Chironea) abermals zuriickgefiihrt durch Konig Philipp.
 Die Weit das groBte Beispiel jedoch von einer Neusammlung und Herstellung Vertriebener
sop icderkel bezicht sich auf ein ganzes Volk, welches erst durch das Exil gleichsam zum Gefiihl einer Polis
der Messenier scheint erzogen worden zu sein: die Messenier. Es sind die schon seit den ersten messenischen
Kriegen durch die Welt zerstreuten, namentlich aber diejenigen, welchen nach dem dritten
Krieg auf Vorschrift des delphischen Orakels freier Abzug gegdnnt worden war, und bei diesen
ist zu erwigen, dafB sie nicht nur seither sich fast ein Jahrhundert auswirts aufgehalten, sondern
daB sie schon vor jenem Kriege scit mindestens zwei Jahrhunderten wie Heloten behandelt
Die Massen worden waren. Dennoch kamen sie auf Thebens Ruf von allen Enden der Welt und griindeten
der Fliichilinge jyren Staat mit der Hauptstadt Neu-Messene. Sie hatten noch ihre Sitten und ihren Dialekt,
wihrend im jetzigen Nordamerika alle Nicht-Anglo-Iren in der zweiten Generation sogar
ihre Sprachen gegen das Englische auszutauschen pflegen. Und kein Tempelheiligtum zog sie

nach Hause wie die Juden nach dem babylonischen Exil.

Aber Griechenland war fibel heimgesucht von ausgetriebenen oder gefliichteten Einzelteilen
und Parteien von Biirgerschaften, welche auswirts nach Kriften beisammen blieben und auf
den Augenblick einer Riickkehr um jeden Preis lauerten. Der Fliichtling ist schon eine der
bekanntesten Gestalten des griechischen Mythus; man wird vertrieben oder fliichtet haupt-
sichlich um freiwilligen oder unfreiwilligen Mordes willen, und an den gastlichen Fiirsten-
héfen der heroischen Zeit fehlt nirgends ein solcher Schiitzling. Aber was die Tragiker solchen
in den Mund legen, das entnehmen sie der furchtbaren Erfahrung ihres V. Jahrhunderts. Bei
Sophokles erlauben sich Odipus wie Polyneikes in Kolonos Verwiinschungen gegen die Heimat,
wie sie der Dichter wohl schon selber vernommen; bei Aschylos aber ist der Abscheu gegen
den die Vaterstadt angreifenden Fliichtling gewiB cin eigenes erlebtes Gefiihl. Schon hatte
eben die Polis iiberall begonnen, lebendige Teile von ihrem eigenen Leibe abzuschneiden, und
um die Mitte des V. Jahrhunderts wimmelte Mittelgriechenland von Ausgetriebenen; bei
Koronea half bereits eine ganze groBe Fliichtlingspartei — biotische, eubéische und lokrische
Verbannte und wer sonst noch von dieser Farbe war — die Athener schlagen. Was den
Fliichtling aufrecht hielt, war die oft leere Hoffnung; aber Freudlosigkeit lastete auf ihm,
und Theognis, der ihn (V, 209) deshalb beklagt, wamnt doch (V, 333) seinen Kyrnos, keines
Fliichtlings Freund zu sein, da derselbe, heimgekehrt, ein anderer zu werden pflege. Der wahre
Fluch jedoch war seine Verbitterung und sein Verlangen nach Heimkehr — xd8odog! — mit
allen Mitteln. Nicht umsonst hieB es: Fliichtlinge und Gottlose (puyddeg xai doeBeig).
Man will die Heimat nicht nur wiedergewinnen, sondern man weiB in der Regel, daB dies
nur mit der duBersten Gewalt mdglich sein wird, nur indem die jetzt dort Herrschenden un-
schidlich gemacht werden. Es sind Griechen, die sich gegen Griechen behaupten wollen, und
damit ist genug gesagt. Alexanders Kolonien in Asien mégen dann einen groBen Teil dieser

Die Herumirrenden an sich gezogen haben. Es war wohl besser so, als wenn diese Ungliicklichen
Ve"j‘ffgi:;z%e‘;’; ihre Heimat wieder betraten. Die unselige dimonische Macht zuriickgekehrter Fliichtlinge
e hatte sich z. B. vor kurzem in Theben geoffenbart, bei der Nachricht von Kénig Philipps Tode.
Die Fliichtlinge waren nachts angelangt und hatten die vor 43 Jahren geschehene Befreiung der

Kadmeia von der spartanischen Besatzung parodiert, indem sie die mazedonischen Komman-

danten dieser Burg tdteten; nun konnten sie in der Volksversammlung alles mit sich reiBlen

durch den Ruf Freiheit — alte und schéne Worte, wie Arrian sagt —; mit dem leicht-

sinnigsten Trotz wurde dann Alexanders Gnadenanerbieten abgewiesen und sogleich auf seine

III. OBJEKTIVE BETRACHTUNG DER STAATSFORMEN

Bei den Hellenen ist schon die emma}lge Entstehung der Polis ohne Beratung nicht denkbar, Diskussion
qnd sofort entsteht die Agora und entwickelt ihre unvermeidlichen Konsequenzen: Besprechung #0¢ die Ent-
hber das Ganze des Staates und iiber alle einzelnen Fragen des tiglichen politi;cherf Lebensg ?ZZ?"‘Q +
Die frithesten Dichter, Hesiod in seinen Mahnungen, Tyrtios in seinen Aufrufen, streifen durc};
den Ton der Parinese noch hie und da an die Propheten; bei Solon spricht scho’n die freie Be-
txtachtupg. Nachdem dann Zunge und Sinn vollstindig geldst waren, haben nicht nur die Dichter
die Polis auf alle Weise apostrophiert, verherrlicht und verspottet, sondern die Staatsminner
redeten in weitem und lichtvollem Zusammenhang iiber dic Lage des Augenblicks, und die
Geschichtsschreiber durchdrangen sich véllig mit politischen Anschauungen; die Ph,ilosophen
aber génnten dem Staat nicht bloB ihre Betrachtungen, sondern erhoben ihn auch zum Objekt
dichtender Spekulation, wihrend sie sich der konkreten Polis bereits zu entzichen pfle Jten
Und nicht nur der hellenische Staat wurde betrachtet, von den Griechen allein riihrte iud’;
fast alles das her, was bis zu den Entdeckungen unseres Jahrhunderts iiber die Staatseinrichtungen
der iibrigen alten Vélker, von Agypten bis zu Persien und Karthago, gewuBt wurde, und n%ch
fier spate Polyb hat das Biindigste gesagt, was iiber den romischen Staat der Bliitezeit jemals
im Zusa-mmenhang gesagt worden ist. Die Griechen allein schauen und vergleichen alles

"Vlellelcht aus demselben Jahre, in welchem Aristophanes seine Wolken auffithrte, stammt das vom Staat
fmheste vorhandene politische Memoire der Welt, die dem Xenophon filschlich beigzelegte Schrift % thener
Uber den Staat der Athener. Ein attischer Oligarch — Kritias oder wer sonst — hat sich Utopien d
die n6t.ige ‘eiskalte Objektivitit auferlegt, um im einzelnen darzutun, daB die Demokratie, P h"lf"”";he‘:
bo§e wie sie sei, in ihrem Interesse durchaus zweckmiBig handle, so wie sie handle. In delt
Z'elchnung politischer Situationen, in der Begriindung von Vorschligen erreichen zugleich
d.le Reden und die Debatten bei Thukydides eine vollendete, sichere Meisterschaft mogen
sic nun eher thm oder dem sprechend Eingefiihrten angehdren; und noch in den H,ellenika
desﬁ ?(enophon findet sich jener unvergleichliche Redekampf auf Leben und Tod zwischen
Kritias und T}.lerar.nenes. Bald beginnen dann die erhaltenen attischen Staats- und Gerichtsreden.

chophon in seiner K}Trop.éidi.e schilder't.einen in sokratischer Ethik gebildeten Musterkdnig Die Kyropidie
und gibt damit zugleich eine indirekte Kritik der griechischen Demokratie in ihrer Zerriittune :
fiir Griechenland aber war, wenn nicht sein Ideal, doch der beste erreichbare Zustand schfr;
kopkret vorhanden in dem von ihm bewunderten Sparta. — Plato, ebenfalls vom wirklichen
attischen Staatswesen frithe abgestoBen und demselben in der Folge vollig entfremdet, hat
Zl..l.Ilé:ChSt doch lange Zeit sich von dem Drange nach politischer Wirkung nicht frei m:;chen
kqnnen; er war der Meinung, daB nur aus der wahren Philosophie das Rechte im Staat und
Privatleben zu erkennen sei, und daB daher die Menschengeschlechter nicht aus dem Jammer
l.l_erauskiimen, bis das Geschlecht der wahren und richtigen Philosophen zu den bestimmenden
Amtern gelangte, oder aber die in den Poleis Michtigen zu wahren Philosophen wiirden. DaB

78 79




Staat und Nation
Objektive Betrachtung der Staatsformen

dies letztere von den damaligen athenischen Machthabern nicht zu hoffen sei, lag auf der Hand,

Plato und seine aber bei einem michtigen Einzelnen, einem Herrscher, schien dem Plato, wire ein Versuch

j"z"g’e‘i";: zu wagen. Und so finden wir den Mann, der sein Athen muBte auf sich beruhen lassen, dreimal

als Ratgeber bei den Tyrannen von Sizilien, um jedesmal nur mit Mihe und Lebensgefahr

wicder loszukommen. Abér Plato hat ja sogar die Verwirklichung seiner eigenen Utopien fiir

moglich gehalten! AuBer der idealisierenden Schilderung eines wesentlich dgyptisch ein-

gerichteten Ur-Athens, 9ooo Jahre vor dem jetzigen, wie sie im Timdos und im Kritias vor-

kommt, hat er in zwei umfangreichen Werken das Bild eines unbedingten und dasjenige cines
gemiBigten Staates, wic er sein sollte, entworfen.

seine  Das erste Buch, die Politeia, hat zunichst neben seiner Formvollendung einen unverging-

Politeia Jichen historischen Wert durch die reichen Aufschliisse iiber den damaligen Zustand des wirk-

lichen Griechenlands. Sodann lernt man hier, wie nirgends anderswo, die griechische Polis in

ihren verborgensten Wiinschen und urspriinglichen Intentionen kennen und wird inne, welche

Konsequenzen eigentlich hitten gezogen werden miissen. Die véllige Abdikation des Indi-

viduums und sein absoluter Heimfall ans Allgemeine sind hier ausgedriickt durch Abwesenheit

des Privatbesitzes und Weiber- und Kindergemeinschaft bei den zwei oberen Stinden, nimlich

den Regierenden und den Wichtern oder Helfern; diese leben und speisen auch gemeinsam,

und die Kinder, die ihre Eltern nicht kennen, werden von Geburt an offentlich erzogen. Hier

zeigt es sich am deutlichsten, welche Verhirtung das Polis-Ideal auch iiber einen auserwihlten

Geist bringen konnte. Der ganze erwerbende Staat aber — Landbauern wie Gewerbetreibende

— also die Masse, sind vom aktiven Staatsleben ausgeschlossen und zu volligem Dienen an-

gehalten. Nur hatte gerade die Masse im damaligen Griechenland das Heft in den Hinden,

und es gehdrte ein hoher Grad von Hoffnungsseligkeit dazu, um zu glauben, sie wiirde dasselbe

wieder loslassen. Die Giitergemeinschaft sodann ist zunichst ein Bestandteil fast jeder Utopie,

und kurz vor Plato wird sie gepredigt von der Praxagora in den Ekklesiazusen, sie jedoch in

die Wirklichkeit einzufiihren, wire aus zwei besonderen Griinden unmdglich gewesen: der

Privatbesitz und PrivatgenuB war nimlich ein Hauptstreben fast aller damaligen Griechen und

hatte sich auch tief eingefressen in dasselbe Sparta, das der platonischen Politeia sonst soviel

niher steht und soviel mehr Farben leiht, als alle iibrigen Staaten; ferner hatte man gelernt,

durch periodische Beraubung der Besitzenden den Vermdgensungleichheiten einigermafBen zu

begegnen. Weiterhin machen die in ein Lager gewiesenen Wichter mit ihrer als selbstver-

stindlich angenommenen Pflichttreue eine gar zu unmdgliche Figur neben den gewaltigen

Soldnerrotten, welche damals die Poleis ausbeuteten. Das Ganze der Politeia endlich mit ihrer

Absperrung nach Kasten, ihrem vorgeschricbenen Tun, ihrer Abwehr gegen jede Neuerung

kontrastiert auf das stirkste mit dem reich und schrankenlos entwickelten Individualismus des

damaligen Griechen. Das Allerfraglichste ist jedoch die Leitung des Ganzen. Laut Plato sollte

durch frithe Auswahl und sorgfiltige Erzichung ein oberster Stand der Regierenden (8pxovreg)

gebildet werden, welche man schon Miihe hat sich eintrichtig vorzustellen, weil es doch

Griechen sind, es sollten aber zugleich Philosophen sein, und hier kann dem Leser der Ernst

ausgehen.

Sein Werk:  In seinen spitesten Jahren entwarf dann Plato das Bild einer bedingten Utopie in seinem Buch

gVon den yon den Gesetzen, welches wenigstens schon bei Aristoteles als sein Werk anerkannt wird

und den Hauptbestandteilen nach von keinem anderen sein kann. Das gemiBigte Ideal, welches

hier in der Hoffnung auf leichtere Verwirklichung entwickelt wird, ist im Grunde ebenso

unmdglich, als jenes erste, weil es ebenso gegen das Wesen des Griechen und des Menschen

g.eht. Diesmal wird auf Gemeinschaft der Weiber und der Habe verzichtet: es handelt sich um

eine Ackerstadt von 5400 stets vollzihlig zu haltenden Landlosen mb‘glichst’ abseits vom M

(l?ach 'we'lchem doch das ganze Griechentum lechzte). In den eiI;zelncn Einrichtungen, w Te}:e

h1.6r .bls ins Genaueste hinein geschildert werden, verrit sich auch diesmal Wied%r c’lie ;gli(:

mit ihrem Woaunsch, das ganze duBere und innere Leben des Menschen sich absolut dienstbar

zu machen; nicht nur vom Meere, welches so viele bunte und b&se Sitten mit sich brin

soll ders.elbe abgesperrt werden, sondern namentlich von der eioenen Phantasie, so daB3 (%le :

ganze Einwohnerschaft ihr Leben lang eins und dasselbe singenbund sagen miiB’te' auch di:
chlhtgng. (welche sonst so vorherrschend das griechische Volk erzog) sollte hier \,vie in der
Politeia in schr bestimmte Grenzen gebannt und die Kunst und die Religion hieratisch still

gelegt werden. Die Lenkung dieses Staates fillt aber bedeutsamerweise hier nicht mehr e
Auswahl von Herrscher-Philosophen, sondern eincm cinzigen Gesetzgeber zu, einem ermaneerllrtl .
Allervieltsaufpas.ser, Belohner, Tadler, Moralisten, Kontrolleur aller H,abe Ags aben eg
Geschifte der einzelnen, welcher natiirlich ein Beamtenheer fiir seine Obliz: enhgiten niu rlllt
entbehr'en kann. Den SchluBstein des Ganzen bildet ein aufgezwungener Optigmismus' in 5
ber}e)chtlgtendAgnu_ng,_ daB sich Unzufriedenheit regen mochte, wird das Reisen nach .Kriift:ri
:/:ir dciz?ﬁelllln auefsznis:;giggé ;\lzletl.che auswirts gewesen sind, befohlen, daheim auszusagen, es

-,ES bedarf kz}urr} mehr der Kritik des Aristoteles iiber beide Biicher, um die Unméglichkeit Platos siitt
dieser Phanta:?lebllder, ihren Widerspruch gegen die Anlage des konkreten Griechezxgl einzu- sellng i
schen. Es lag in Plato ein Zug der Gewalttitigkeit, der sich auch einzelnen Schiilern mitteilte; seine A

wo solch i i : - ; seine Ahnungs-
¢ auf einen Staat EinfluB gewannen, fand man, sie seien tyrannisch und denunziatorisch. siekeit fir

Dle. HauPtbeschwe.rde aber, welche die Nachwelt gegen seine beiden Biicher erheben kann dta ;Be;w_
bezwh‘t sich auf sein Programm der Stillstellung der griechischen Kultur, allerdings stand dié o
l.mbedmgte.Entwmklung derselben in Verbindung mit dem Niedergang’ der Pol?s allein an

jener .EntW1cklung ist allen seitherigen Zeiten unendlich viel gelegen gewesen und,die Welt
geschichte hatFe mit derselben noch sehr groBe Dinge vor. Und noch eins 1iBt ;ich egen Pth(;

sagen: er hat in keiner von seinen beiden Utopien auch nur im geringsten die Zukl?nfgt erraten

oder gar hervorgerufen; was aus ihm spricht, ist die alte, urspriingliche Absicht der Polis

und was er v.orschléigt, soweit es irgendeine Wirklichkeit betrifft, sind nur Formen des Ver:
gangenen, b_el welchen es seine Griinde hatte, daB es ein Vergan’genes war.

Platos Zeitgenossen und spitere Philosophen entwarfen nach seinem Vorgang noch eine 4n4
An?ahl von Utopien, und schon Aristoteles zihlte einige derselben auf; weiter foz-fgen die der U?’l”;’r:”
Stoiker Zeno und Chrysipp, aber schon war es inzwischen Mode geworden, einzelnen Gestalten
des Mthus El_fziihlungen aus irgendeinem Nirgendheim in den Mund zu Ic:gen wie Theopom
den_u Sellc.:.nos in dessen Gesprich mit Midas, und ganz besonders nahmen dicilterische lfeise12
ber1chte~ tiberhand, welche irgendeine wunderbare Ferne mit fliichtiger Beniitzung politischer
und sozialer Wiinschbarkeiten ausmalten. Die Schrift des Hekatios von Abdera (%.ulz der Zeit
Alexanders d. Gr.) iiber die Hyperboreer kdnnte noch ein durchgefiihrtes Ideal gewesen sein;
was Euhemeros von seiner gliicklichen Insel Panchaia meldet, geht schon nicht weit tiber cin
pomphaftes Schlaraffenland hinaus, und die Insel weit drauBen im Meere vor Athiopien welche
_]ambu.l.os besucht haben will, ist auch nicht viel interessanter wenngleich hier etsvas prah
Anspriiche auf politische Gedanken gemacht werden. , i
ha:Venn PlaFodmlt der Erwartung, seine Ui_:opien Yerwirklicht zu sehen, sollte allein gestanden aristoteles

en, so wird doch bei allen Utopisten ein gewisses Verlangen vorauszusetzen sein, auf ihre

80
6 Burckhardt, Griechische Kultur 81




Staat und Nation e
Objektive Betrachtung der Staatsformen

Zeitgenossen praktisch einzuwirken, ihnen eine bestimmte politisch-soziale Richtung mitzu-
teilen. In einsamer Hohe steht ihnen allen gegeniiber Aristoteles. Er wuBte zunichst mehr vom
wirklichen Staat als alle iibrigen, und sein groBes, nur noch in armen Bruchstiicken vorhandenes
Buch von den Politien enthielt eine Rechenschaft iiber 158 (n. A. sogar 250) verschiedene Ver-
fassungen. Erhalten aber ist seine Politik oder Lehre vom Staat, deren Wert nicht nur in den
allgemeinen Definitionen oder in den herrschenden griechischen Ansichten von dessen Natur
und Zweck oder in der Fiille von Mitteilungen iiber wirklich Vorhandenes, sondern in der
Erkenntnis liegt, daB iiberhaupt mehrere Grundformen berechtigt seien, Typen bildeten, deren
Ausartung cr dann in Parallele daneben stellt. Die Folge ist gewesen, daB die Welt das Politische

der edleren Geselligkeit und durch das einseitige Vorherrschen und den MiBbrauch der 6ffent-
lichen Rede.

IV.DIE EINHEIT DER GRIECHISCHEN NATION

1. Der gegenseitige Kampf und die Krifte der nationalen Einigung

DaB dl_e Griechen eine s0 machtlge lelhel.thchc Ku.ltur haben entwickeln kinnen, ist besonders Die politische
deshalb ein starker Beweis ihrer urspriinglichen nationalen Einheit, weil sie politisch stets eine ¥ielheit und

g - o L . i y X X die Feindschaft
Vielheit gewesen und es spiter solange als méglich geblieben sind. Die Griechen bicten das der Stamme als

besondere Schauspiel einer alten und dauernden Feindschaft zwischen vielen kleinen Einzel- Charakteristi-

Die Zyniker
und Epikureer

Riickblick und
Ausblick auf
die Geschichte
der Polis

bis heute zum Teil mit den Augen des Aristoteles sieht und in seinen Ausdriicken davon spricht,
wobei man immerhin voraussetzen mag, daB seine Schule und andere spitere Philosophen,
deren so zahlreiche Schriften vom Staate nur aus den Titeln bekannt sind, zur Verbreitung
seiner und zhnlicher Anschauungen noch vieles werden beigetragen haben.

Die Zyniker aber, schon seit Antisthenes, hatten sich durch das Privilegium der Armut
auBerhalb der Polis gestellt und setzten thr nun mit kriftigem Hohne zu; sie sind iiberall daheim
und iiberall fremd, eine lebendige Kritik des despotischen und gesunkenen Freistaates, wie im
mittelalterlichen Orient die Sophi die des gesunkenen Sultanates. Endlich kam Epikur und
erléste die Denkenden wenigstens im Gedanken, indem er die Polis auf das verniinftige MaB}
cines gegenseitigen Vertrages um der Sicherheit willen herabsetzte; hier ist der Mensch nicht
mehr um des Gesetzes willen, sondern das Gesetz um des Menschen willen vorhanden. Freilich
keine Einsicht der einzelnen konnte hindern, daB der ProzeB der Zersetzung in den wirklichen
Griechenstaaten seinen Gang weiterging, mit lauter angeblicher Freiheit und lauter Verfolgungen
und inneren Krisen.

Es sind alte Weltgesetze, daB die Krifte nur im Gegensatz, nur im Ringen gegeneinander
sich vollstindig entwickeln und bewuBt werden, und daB eine stark entwickelte politische
Kraft die groBe Grundbedingung ist fiir alles duBere und geistige Gedeihen, die unentbehrliche
Stiitze der nur an ihr emporwachsenden Kultur. In letzterer Bezichung haben die griechischen
Poleis lange Zeit hindurch GroBes geleistet. Sodann ist vielleicht das FuBere Schicksal der
Menschheit im ganzen einmal von den Griechen in ihrer Glanzzeit bestimmt worden, als sie
der persischen Weltmacht das Vordringen nach Westen wehrten; die Eroberung Persiens
aber vollbrachten dann nicht mehr die Poleis, sondern Alexander, wihrend sie gegen ihn ver-
schworen waren. Es bliebe nun iibrig, ihr sonstiges Gliick und Ungliick, soweit sie es sich
selber bereiteten, zu beurteilen, und hier diirfen wir wohl sagen, dafl die Polis, soweit sie sich
nach innen und nach auBen entwickelte, ihre Menschen mit der Zeit {iberwiegend ungliicklich
gemacht haben muB. Sie bildete das Individuum nicht nur zur Persénlichkeit aus, sondern trieb
es auf das heftigste vorwirts und verlangte doch véllige Entsagung; endlich spricht dann statt
der Polis die jedesmalige Masse, und nicht mehr im Sinne eines hoheren Allgemeinen, sondern
je nach ihrer Gier; diese letztere aber hat die Eigenschaft, daB sie nie zu stillen ist. Man kann
daher auf die Anschauung kommen, daB in der ganzen Weltgeschichte kaum eine andere
Potenz ihr Leben und Streben so furchtbar teuer bezahlt haben méchte als die griechische Polis.
Und auch die Nachwelt hat bei diesem Hergang gewiB unendlich viel eingebiift, so reiche
Bliiten auch der griechische Geist, zumal in der bildenden Kunst, noch spiter getricben hat.
Wir wiirden laut klagen, wenn wir uns die Summe dessen vorstellen konnten, was verloren-
gegangen sein muB durch die Ausrottung originaler Menschen, durch die Verschiichterung
anderer und ihr Verstummen im Privatleben, durch Verschwinden der Rassenfamilien und

82

teilen einer und derselben Nation, so daB dieser Anblick, im ganzen genommen, schon gewisser-
maBen wieder einheitlich wirkt und fiir das Auge eine Gruppe bildet.

In der heroischen Zeit ist der Held ein Eroberer von Kénigsburgen, wo er den Herrscher
totet und die Tochter freit oder als Sklavin mitnimmt; im wirklichen fritheren Altertum aber
ist der Grieche tiberhaupt, wenn man ihn machen 1i8t, ein Pirat, und in mehreren Gestalten
trifft beides zusammen. Auch der Hader unter den Nichsten wird frithe symbolisch ausgedriickt:
Eteokles und Polyneikes streiten schon im Mutterleib; auBerdem wimmelt der Mythus vor;
freiwilligen und unfreiwilligen Mordtaten, und der Spleen jener Zeit besteht wesentlich darin
daB man deshalb in der Welt herumzieht. In der ganzen Odyssee ist der Seeraub, d.h. das plétzliche’
Landen und Pliindern, die allgemeine Voraussetzung, selbst bei den 18blichsten Helden. Menelaos
bekennt (IV, 82. 90) ziemlich offen seine Schitze zusammengeraubt zu haben, Nestor traut
dem Telemach (III, 72) ganz naiv ihnliche Geschifte zu, und bei der Ankunft der Freier in
der Unterwelt vermutet der Schatten Agamemnons unter mehrerem auch, sie mdchten beim
Rinderdiebstahl erschlagen worden sein, gerade wie es frither (XI, 400) auch in betreff seiner
vermutet worden ist. Vor allem aber ist Odysseus groB im Seeraub; er verheert (IX, 38) die
thrakische Kiistenstadt Ismaros, totet die Minner, raubt Weiber und Habe und verteilt gerecht
unter den Genossen, ohne nur ein Wort dariiber zu verlieren, ob ihm die Kikonen das Geringste
zu Leide getan; was ihm durch die Freier verlorengegangen ist, getraut er sich durch Raub
wieder zu ersetzen (XXIII, 358); auch in seinen ersonnenen Lebensliufen nimmt er Mord und
Raub ohne Bedenken auf sich (XIII, 259; X1V, 262; XVII, 425). Die ganze Kyklopengeschichte
(IX) ist nichts als der Reflex uralter bdser Hindel zwischen arglistigen Seeriubern und wilden
Hirten; Polyphem, welcher schlieBlich merkt, mit wem er zu tun hat, ist der ins Groteske gemalte
furchtbare Hirt, wie ihn das Seevolk kannte, behaftet mit einem vielleicht véllig historischen
Rest von Kannibalismus, wie er ja auch noch bei den Listrygonen (X, 116. 124) vorkommt. —
Andere Helden rauben Vieh, in der Absicht, mit solcher Habe um eine Fiirstentochter zu
werben; eine besonders kriftige Piratennovelle erzihlte von der Schar des Boreaden Butes
welche Weiber von verschiedenen Kiisten raubte und nach Naxos zusammenschleppte; hieIi
streiten sich zwei ihrer Hiuptlinge um die schone Pankratis und tten einander, worauf sie
cinem dritten zufillt. Ein Gutes hatte diese heroische Zeit: das systematische Verwiisten der
Gegend, namentlich das Ausrotten von Pflanzungen, kam noch nicht vor, vielmehr blieb dies
den Griechen der hochsten Bildungsstufe vorbehalten. Daneben war auch der Landraub noch
bis ins V. Jahrhundert bei zuriickgebliebenen Bevolkerungen, bei Ozolern, Akarnanen, Atolern
tiblich, und man fand, dies sei eben nur die altertiimliche Lebensweise.

kum der
Griechen

gegeniiber den

Asiaten

Die AusschlieBlichkeit, der Widerwille gegen alle anderen Poleis, besonders die benach- Der Wider-

barten, ist nicht nur ein vorherrschendes Gefiihl, sondern beinahe ein Teil der Biirger-

- 83

wille gegeniiber

den andern
Poleis



Staat und Nation Die Einheit der griechischen Nation

tugend. Alle gegenseitigen Antipathien moderner Stidte (welche doch hauptsichlich auf den

Geschiftsneid hinauslaufen) geben keinen Begriff von dem bald mehr heimlichen, bald mehr wiirde. Sparta sagt es sehr deutlich durch den Mund seines furchtbaren Konigs Kleomenes,

als er ohne irgendeinen Grund Argos angriff: was einer dem Gegner irgend Boses zufiigen kann, Das Zerstiren

iechi a i ' waren . N i1gens . ‘ e
oﬁe}?lzlarenblG roll\lf v}\lzel(cihen gjlgd}ltstche. Stadt(c): gifgrz zﬁﬂijﬁgeilii’fe‘l;'erg 3;- d\ze;z:gi:tiusetzte' gilt bei Géttern und Menschen als allem Recht vorangehend. Auch die tibrigen Poleis begehen ‘;fgtf’:;d;e’; :
noch die {iblen Nachreden und Spdttereien, wom y

dann die entsetzlichsten Dinge, nicht einmal in sonderlicher Leidenschaft, sondern wohl- Verkauf der
erwogencrmalen, aus sogenannter Notwendigkeit, und gar nicht bloB gegen cigentliche Be#ohner
Feinde, sondern gegen solche, welche zu opfern irgendwie zweckdienlich erscheint, tiberhaupt
nicht aus zwingenden Griinden der Kriegsfiihrung, sondern aus politischem Hasse. Man handelt
fortwihrend, als ob das griechische Menschenkapital unerschopflich und kein Persien, keine
lauernde Barbarenwelt mehr vorhanden wire. Unaustilgbar bleiben jene beiden erhaltenen
Protokolle iiber das Schicksal von Platii und Melos. Der heldenmiitige Rest der Platier, nach
ciner beriihmten Belagerung, hat mit den Spartanern daraufhin kapituliert, daB spartanische
Richter tiber sie entscheiden sollten; es erscheinen finf solche, mit dem geheimen Auftrag,
den Thebanern zu Gefallen (welche in diesem Krieg noch Sparta niitzlich sein konnten) das
Todesurteil iiber jene zu sprechen. Und dieselben Thebaner hatten einst bereits bei Xerxes eine
frithere Zerstdrung von Platii durchgesetzt und zerstorten es spiter abermals, als nach dem
antalkidischen Frieden die zersprengten Fliichtlinge die Stadt wieder bevélkert hatten; erst Maze-
donien stellte dieselbe bleibend her. — Die vollstindigste Philosophie der Macht des Stirkeren
jedoch enthiillt sich in der entsetzlichen Verhandlung zwischen den Athenern und den Biirgern
von Melos, welchen man mitten in Frieden und Neutralitit die Untertanenschaft zumutete,
wobei die Athener vollkommen wohl wuBten, daB Gegenwehr erfolgen und daher die Ver-
nichtung der Schwicheren unvermeidlich werden wiirde; in der Tat muBte man die Melier,
nachdem sie sich wegen Hungers ergeben, ermorden, Weiber und Kinder als Sklaven ver-
kaufen und die Insel an athenische Kolonisten geben. Aber freilich wehe, wenn einmal eine
groBe Polis wie Athen ins Ungliick kam und sich dann erinnern muBite, wie sic die kleinen
behandelt hatte.

Dic bei den Siegern vorherrschend iibliche Handlungsweise geht auf vollige Zerstdrung
(xataokémrev) einer bezwungenen Stadt, wobei auch die Tempel und die Griber nicht geschont
werden; Gotterstatuen nimmt der Sieger bisweilen mit sich. Oder die Tempel — alte oder
cinzelne — bleiben stehen, wic zu Theben nach der Eroberung durch Alexander. Aus dem
brauchbaren Material des ginzlich zerstdrten Platii bauten die Thebaner einen neuen Hera-
tempel und eine groBe Karawanserei von 200 FuB ins Gevierte und verpachteten die Feldmark.
Andere Male wird die letztere samt den Ruinen der Stadt einem dort befindlichen Tempel
geweiht, wodurch jedem Wiederaufbau wirksamst begegnet wurde. Denn diesen muBte man
vor allem verhindern, indem die Lage der Stidte oft eine vortreflich gewihlte und daher die
Herstellung derselben und die Neubildung ciner rachediirstenden Bevolkerung vorauszusehen
war, wenn man nicht vorsorgte. Hiezu diente auch die feierliche Verfluchung, ein uralter
Brauch, meint Strabo, sintemal schon Agamemnon die Stitte des zerstdrten Ilion mit Fluch
belegt habe, und dies mdchten alle, welche dort spiter wieder eine Stadt bauen wollten, inne
geworden sein.

LieB man aber die Stadt bestehen, so half nur eine vollstindige Neubevélkerung, und auch Analogie des
wenn die Stadt zerstdrt wurde, so durften die alten Einwohner nicht weiter existieren, damit }/:,;f;‘:ﬁ';’g i
sie nicht dereinst wiederkimen. Man muBte sie téten oder verkaufen. Die Sklaven wurden Staaten
entweder ebenfalls verkauft oder in die siegreiche Stadt heriibergenommen. Mordete man auch
Weiber und Kinder, wie z. B. die Byzantier tind Chalkedonier, als sie im Jahre 415 v. Chr.
Bithynien durchzogen, so geschah dies wohl, weil man nicht hoffen konnte, sic mit Vorteil

oft erhob man sich zur Vernichtung des Nachbars, und Argos hat Myken'zi.aus der Welt gcscbaﬂ't.
Es war noch das groBte Verdienst der aristokratischen Zeit, daB sic im ganzen den Frlffden
behauptete und fiir ihren Ehrgeiz den Ausweg der agonalen Siege fand. Von dem unruhigen
V. Jahrhundert an nehmen die gewaltsamsten Ausbriiche des Stidtchasses ihren Gang.
Zwar hat das BewuBtsein der Gemeinsamkeit des dorischen oder ionischen Stamlnes"bel
groBen Stiirmen, wie der Perserkrieg und der Peloponnesische Krieg, noch teilweise iiaruber
entschieden, zu welcher Gruppe eine Polis sich schlagen sollte, aber in der nichsten N_ahe und
zwischen den nichsten Stammesgenossen kannte man von jeher keine Riicksicht. Die lake-
dimonischen Dorer haben die messenischen nach Kriften vertilgt, bloB weil sie deren Land-
gebiet wiinschbar fanden. : : il
Wer die Polis in ihrem Innern, in ihrer Hirte gegen unterdriickte Parteien, dann in ihrem
nichsten Umkreise als Unterdriickerin alter griechischer Landbevlkerungen kenneng.elernt
hat, der wird in ihrem Benehmen nach auBen nichts als eine. Fortsetzung ders.elb.en Logik er-
kennen. Je fieberhafter aber mit dem V. Jahrhundert das Leben mr.l.erhalb fler Pplels sich gestaltete,
desto hiufiger wurden auch ihre Fehden nach auBen, desto kurz'er die Friedenspausen, desto
unsicherer die Vertrige; mehr und mehr wurde der einzelne Staat sich bewuBt, daB3 aue anfleren
seine Lebenskonkurrenten seien und benahm sich jetzt erst recht danach, so daB die Zeit der
hochsten Kulturbliite auch die der greulichsten Exekutionen ist. L
Unwirksamkeit ~ Zwar, wenn man die Griechen hort, hitte es heilige Gesetze der Milde im Sleg"gegeben:
der ,,Gesetze 1i0 Gezdte nicht von Grund aus zu zerstdren, solche, die sich mit ausgestreckten H:}nden er-
gy eben, nicht zu tdten, die Gefangenen um bestimmten Loskauf freizugeben, die L.CIChCI.I der
Gefallenen auszuliefern, gefangene Jungfrauen nicht zu schwichen usw. Ja die Nation bildete
sich zuletzt wirklich ein, hellenisch und menschenfreundlich seien gleichbedeutend, und schon
bei der Einnahme von Ilion hitten die Sieger ganz in hel.l'enischer Art (rrc’fvu ‘ENMvikdg) aus-
rufen lassen: jeder diirfe sein Liebstes mitnehmen, Worauf Ancas die Hausgotter .1.1nd den Vater
forttrug. Der Mythus verwies den Fremdenmord gerne ins weite Ausland, nur ubte. man jetzt
daheim etwas hiufig den Griechenmord. Jene angeblichen Briuche der Milde gingen, wo
sie beobachtet wurden, nur aus ganz praktischen Absichten, aus Furcht vor Vergeltung und
Begier nach Loskaufssummen hervor, und mit dem An§uchen um Herausgabe der Le1ch.cn
gestand ein Heer, wie sich zeigen wird, seine Niederlage ein. Das Schonen von ’I.“empel.n endlich
wirkt nur wie ein Frevel mehr, wenn daneben eine ganze Bevélke_rung_ Yertﬂgt. wird. Das-
jenige, wovon nun zu berichten ist, geschicht zum Teil gleichzeitig mit Phld.ms, Iktinos, Zeux1§,
Parrhasios und allen Finessen der chorischen Metrik und der Konvers'atlon, und wenn c‘he
groBen Tragiker (wie bekannt) Mykend und Argos ‘durchemaflder _m1schen, so hatte dies
wenig zu sagen, weil die Argiver im Jahr 468 v. Chr.. die Myke.naer teils fds Sklaven verkauft,
teils in ferne Lande zersprengt und deren Stadt, wie a.uch Tlrynth, wiiste gelegt hatten.
Die Vo Im Kriege galt es zwar bei allen alten .Véilkern. als ein ewiges Gesetg, daB Me.nsl(;hen limd
;;ﬂg’:sgi,egdt:ji Habe, odpoto xoi )(pr']p.,la’r(x,. dem Sieger 1rgen'dW1e gehorten.. Aber. bei bdzr} GrlecEen. am
gegeniiber alles hinzu, daB eine Menge kleiner Staaten nebeneinander lebtet}, jeder in unbe ingtem Egoismus
erlaubt sei oo dem Wunsche und der Absicht beseelt, alles zu tun, nicht nur was zu seiner Erhalt.ung
notwendig wire, sondern auch was in weiterem Bezug wiinschbar und bequem erscheinen

84 i




Die Vergeltung
an Athen

Agina

Vernichtung
von Biirger-
schaften

Staat und Nation

als Sklaven zu verkaufen, wihrend man etwa zu Hause schon Sklaven genug hatte. Bei der
Eroberung von Mitylene auf Lesbos begniigte sich derselbe Demos mit Ermordung der nach
Athen gesandten tausend Schuldigsten und einer Verteilung fast der ganzen Insel an attische
Kleruchen; Schleifung der Mauern, Wegnahme aller Schiffe ging daneben mit. Als Konig
Philipp Olynth nahm und zerstdrte, diente beim Verkauf der Einwohner ein olynthischer Ver-
riter als Taxator seiner Mitbiirger, und es gab Griechen, die sich vom Konig Olynthier als
Sklaven schenken lieBen. Die gefangenen Athener der sizilischen Expedition sind in den Stein-
briichen von Syrakus, wo man sie zum Verkauf aufbehalten wollte, groBtenteils verschmachtet,
nachdem eine Anzahl durch Gunst hinausgebracht worden. Bei der geringsten Verlegenheit
konnte es vorkommen, daB man Kriegsgefangene tdtete, nur um sie nicht linger mitfiihren
und speisen zu miissen; ein peloponnesischer Flottenfiihrer, Alkidas, verfuhr so mit wehrlos
tiberraschten Zwangsverbiindeten der Athener, dic keine Hand gegen ihn erhoben hatten.
Im Verlauf des Peloponnesischen Krieges sandten einst die Athener aus Geldmangel 1300
thrakische Séldner fort, mit dem allgemeinen Auftrag, die Feinde Athens zu schidigen; sie
tiberfielen das vollig ungeriistete bootische Mykalessos, pliinderten Hiuser und Tempel und
mordeten alt und jung, auch Weiber und Kinder und eine ganze Knabenschule, sogar die Zug-
tiere und alles Lebende; freilich waren es blutgierige Thraker, aber der sie fiihrte, war der
Athener Diitrephes, welcher sehr wohl wissen muBte, wohin er seine Leute lenkte.

Die Vergeltung kam denn mit Agospotamoi; die Athener hatten fiir den Fall des Sieges
beschlossen gehabt, allen Gefangenen die rechte Hand abzuhauen; sie hatten noch neulich die
Mannschaft zweier Trieren zu Tode gestiirzt, und Lysander, der dem Gericht der siegreichen
Bundesgenossen prisidierte, totete eigenhindig den athenischen Strategen, der die letztere
MaBregel befohlen hatte, dann wurden alle 3000 gefangenen Athener ermordet. DaBl man
Athen hernach nicht vernichtete, wie die Korinther, Thebaner und andere verlangten, hing
nicht an dem edelmiitigen Grund, welchen die Spartaner vorbrachten, eine Hellenenstadt,
welche in Gefahren der Nation so groBe Dienste erwiesen, diirfe nicht in Knechtschaft gebracht
werden, sondern an der Erwigung, daB man besser tue, einen letzten Verzweiflungskampf
nicht hervorzurufen und daB man mit der Vernichtung Athens nur Theben groB8 machen wiirde.

Wie eine Art von Milde nimmt es sich aus, wenn eine Einwohnerschaft nur ausgetrieben
wird, wie die Athener mit den seit dreifig Jahren zinsbar gemachten Agineten im Jahre 427 v.
Chr. taten, indem es sicherer schien, athenische Kolonisten auf der Insel wohnen zu lassen. Lehr-
reich aber waren dann die weiteren Folgen: als die Athener spiter das peloponnesische Thyrea
in ihre Gewalt bekamen, wo fliichtige Agineten wohnten, brachten sie dieselben doch nach
Athen und tSteten sie aus altgewohnter Feindschaft, d. h. sie bewiesen, daB sie frither bei der
Austreibung nur eben nicht die Kraft zur Vernichtung aller gehabt hatten; nach dem Sturze
Athens aber fithrte Lysander die iibrigen Fliichtlinge zuriick, und nun wird man sich "nicht
wundern, wenn diese keinem Athener mehr das Betreten der Insel gestatten wollten. Agina
hatte einst auch gegen die Perser, zumal bei Salamis, auf das Ruhmvollste mitgekimpft und
war auch eine Stitte hoher Kunst gewesen wie Athen; der Neid der groBen Nachbarin aber
hatte zuerst die driickendste Unterwerfung und spiter die Austreibung verlangt. Hatte doch
auch den Mykeniern gerade ihr Ruhm vom Perserkriege her und der daherige Neid der
Argiver zum Verderben gereichen miissen.

Da man einander unter Hellenen kannte und wuBte, daBl dem Besiegten nicht nur Unter-
werfung unter eine politisch und kriegerisch stirkere Macht, sondern die véllige Vernichtung
bevorstand, indem der Sieger die ganze Habe rauben, dic Feldmark an sich zichen, die Ein-

86

Die Einheit der griechischen Nation

wohner toten oder verkaufen wiirde, daB also der Untergang der Polis auch der Untergang
aller einzelnen sein wiirde, bekam auch dic Gegenwehr den Charakter einer Verteidigung
des ganzen allgemeinen und persénlichen Daseins, und je unruhiger die Zeiten wurden, je niher
und hiufiger diese Schicksalsproben gegen die Stidte herangeschritten kamen, desto gewisser
konnte die Polis auf jeden Biirger als Krieger zihlen, und desto beharrlicher wurde die Ver-
teidigung.

Eine besondere Beachtung verdienen die planmiBigen Verwiistungen in Feindesland. Soweit Verstiimmelung,
sie zur Schidigung des Feindes als Kriegsmittel dienen, kommen sie bei allen Vélkern und Brandmerkung

in den verschiedensten Zeiten vor; in unserem Mittelalter vernichtet man z. B. offene Dérfer,
um deren Herren arm zu machen und dadurch zum Nachgeben zu bringen; zu diesem Zwecke
werden die Hiuser verbrannt, die Bauern ermordet oder verscheucht, das Viech — wenn es die
Eigenttimer nicht vorher selber getdtet haben — geraubt und ebenso alle iibrige Habe. Deshalb
wire auch bei den Griechen das Verwiisten und Brandschatzen, dno0v und mupmolelv, nichts
Besonderes. Anders verhilt es sich mit dem Fillen der Biume, Téuvewv, devdpotoueiv, dessen
Zweck tber den gegenwirtigen Krieg weit hinausreicht und einem ganz unversdhnlichen
und alten HaB entstammt. Es konnte spiter einem spartanischen Kénig den schwersten Ver-
dacht zuzichen, wenn er die Verwiistung unterlieB, wie z. B. dem Kleombrotos, als er Bootien
schonte; Agesilaos aber, als auf einem Feldzug — ebenfalls in Bootien — die Bundesgenossen
seinem Befehl des Verwiistens und Baumfillens nicht recht Folge leisteten, widerrief zwar
den Befehl, lieB sie jedoch mehrmals an einem Tage das Lager wechseln, so daB sie durch das
bloBe Holzen fiir Baracken ebendenselben Schaden anrichteten. Es kommt iiberhaupt eine furcht-
bare Summe heraus, wenn man die Verwiistungen zusammenrechnet, welche Agesilaos auf
griechischem Boden geiibt hat.

Gab es denn unter den geistig hochstehenden, weitere Schicksale tiberblickenden Denkern und
Patrioten niemand, der iiber diese Art des Kriegfithrens der Nation ein deutliches Wort zu-
gerufen hittez Wohl gab es solche Leute, und wenn man hitte htren wollen, so fehlten die
Warnungen nie. Auch Aristophanes liBt seine Lysistrata zu Athenern und Lakonen sagen:
Aus demselben Weihwasser, als Stammesgenossen, benetzt ihr die Altire in Olympia, (Thermo-)
Pyli, Pytho, und wie viele andere ich nennen kinnte, wenn Umstindlichkeit von Néten wire —
und dabei vernichtet ihr hellenische Minner und Stddte, wihrend Barbaren als Feinde in der Nihe
stehen. Am deutlichsten aber redet zu seiner ewigen Ehre Plato in seinem Werke vom Staat.
Sollten Hellenen, fragt er, hellenische Biirgerschaften zu Sklaven machen diirfen und nicht viel
eher andere hindern dies zu tun? Sollten sie es nicht iiberhaupt zur Sitte machen, daff man des
hellenischen Gebliites schone, T00 ‘EXMviko0 yévoug @eideadur, aus Besorgnis unter die Knechtschaft
der Barbaren zu fallen? Sollte man nicht iiberhaupt keine Hellenen zu Sklaven haben diirfen? Man
miifte auch die Gefallenen nicht pliindern, sondern den Feinden erlauben, die Leichen der Ihrigen
wegzutragen; keine Waffen besiegter Griechen diirften in Tempeln aufgehingt werden; in Feindes-
land sollte man blof die Ernte des Jahres wegnehmen und auf Baumfillen und Brandlegung verzichten;
Kampf zwischen Hellenen und Hellenen ist kein Krieg, da sie von Natur Freunde sind, sondern
eine Krankheit, ein Aufruhr; den Namen Krieg verdient nur der Kampf zwischen Hellenen und
Barbaren, weil nur hier ein Geschlecht dem anderen fremd und entgegengeartet ist; gegen Barbaren
mag man sich benehmen, wie jetzt leider Hellenen gegen Hellenen tun. — Wo einzelne so dachten,
redeten und schrieben, wird sich die Nachwelt es nicht nehmen lassen, das Volk, welches beharr-
lich anders handelte, um so schwerer zu verurteilen, zumal da es doch auch Ausnahmen gab:
Epaminondas und Pelopidas, sagt Plutarch, haben nach Siegen nie Mord geiibt und nie die Be-

87

Warnungen
grofler Mdnner

Milde des
Epaminondas
und Pelopidas



Museen
des Hasses

Die griechische
Gastlichkeit

Einigende
Kraft der
Religion

Staat und Nation

volkerung von Stidten zu Sklaven gemacht. Plutarch sagt von der Zeit um den Anfang des II. Jahr-
hunderts v. Chr.: So wie mit den schwindenden Korperkriften auch die Krankheiten schwicher
zu werden scheinen, so horten mit dem Vermigen auch die Kimpfe zwischen den griechischen Stidten
auf. Doch kam es noch bis auf die Romerherrschaft vor, daB gelegentlich eine Stadt die andere
iiberfiel, aus Not, um das Letzte wegzurauben.

Aber noch weit iiber diese Spitzeit hinaus, noch unter den rémischen Kaisern, wurde die
Erinnerung an Siege von Griechen {iber Griechen auf alle Weise wachgehalten. Die Griechen
kénnen sich das Tropaion gerade um so weniger versagen, als es vorherrschend das Monument
eines Sieges iiber solche ist, die man nicht hat dauernd unterwerfen oder vernichten konnen,
sondern nur dauernd krinken will. Namentlich waren die Stitten der héchsten gemeinsamen
Festfreude und Gotterverehrung vollgepfropft mit Erinnerungen an Siege von Griechen {iber
Griechen. In Olympia stand ein Tropaion der Elier wegen Abtreibung eines spartanischen An-
griffes; am Zeustempel, gerade unter der Nike des Paionios, hing der goldene Schild der laze-
dimonischen Bundesgenossenschaft wegen des Sieges von Tanagra iiber Argiver, Athener und
Ionier. An der Siegesgdttin, welche die naupaktischen Messenier wegen Teilnahme an der
Sache von Sphakteria hingestiftet hatten, war allerdings der Name der Besiegten — es waren
die Spartaner! — nicht beigeschrieben, und zwar aus Besorgnis. Vor allem aber war Delphi
noch in der Kaiserzeit das groBe monumentale Museum des Hasses von Griechen gegen Griechen,
mit h&chster kiinstlerischer Verewigung des gegenseitig angetanen Herzeleids. Und dies
Museum war noch fast vollstindig, wihrend das Land selbst voller Ruinen und Einéden lag, an
welchen nicht Mazedonier und Romer, sondern die Griechen selbst die Schuld trugen. Die
cinzige Griechenstadt, deren Tempel nicht mit Spolien von Hellenen, nicht mit Anathemen von
Getditeten verwandten Blutes geschmiickt waren, sondern mit Barbarenwaffen, war Korinth; letztere
nimlich trugen die Inschrift: Die Korinthier und der Stratege Timoleon haben die in Sizilien
wohnenden Hellenen von den Karthagern errettet und diese Gaben den Géttern geweiht.

Nun gab es zwischen den Stidten lingere und kiirzere, oft auf Vertrigen beruhende Friedens-
pausen, in welchen ein reger Verkehr herrschte; dieser aber verlangte, dal dem Nichtbiirger
in gewdhnlichen Zeiten einige Sicherheit gewihrt werde. Bei den gegenscitigen Besuchen,
mochte der Handel, die Festfeiern oder die Wanderungen zu Heiligtiimern sie veranlaBt haben,
bildete sich das Verhiltnis der Gastfreundschaft, durch welches die griechische Nation in den
Ruf ciner ganz besonderen Gastlichkeit gekommen ist. Wir {iberlassen diesen ganzen Gegen-
stand der Altertumskunde. Bei Homer lebt in diesen Dingen ein untriigerisches Zartgefiihl;
zwischen Diomed und Glaukos stellt ein Gastrecht von den GroBeltern her den Kampf still,
sie wollen einander fortan in der Schlacht vermeiden und vertauschen die Waffen; es wird
sogar davor gewarnt, mit einem Gastfreund sich im bloBen Wettkampf zu versuchen. Und
auch der Arme ist geschiitzt; denn Zeus, sagen Nausikaa und Eumios, gehoren alle Fremden
und Darbenden an. Noch in der Friihzeit der Polis weissagt dann Hesiod denjenigen Stidten
Bliite und Gedeihen, welche Fremden sowohl als Einheimischen gerade Rechtsspriiche gewihren;
spiter verstand sich dies nicht mehr so von selbst, und der Grieche auBerhalb der Heimats-
stadt bedurfte vor Gericht und fiir seine Sicherheit tiberhaupt einer sehr besonderen Vertretung
durch einen Biirger des Ortes, wo er sich befand, was hier samt allen tibrigen Antiquititen der
sogenannten Proxenie unerortert bleiben mag.

Wenn man nun die Einheit der griechischen Nation nicht eben in dem gegenseitigen Ver-
hiltnis der Poleis erkennen kann, so wird man sie zunichst doch in der gemeinsamen Religion
zu finden erwarten. Und als gemeinsames Kulturelement ersten Ranges hatte dieselbe gewil

88

Die Einheit der griechischen Nation

eine einigende Kraft; sie fiihrte cine Welt von michtigen Anschauungen mit sich, welche
das ganze Volk teilte. Dazu kamen die groBen gemeinsamen Heiligtiimer, Festorte und Orakel,
wo sich zumal zu geweihten Zeiten Hellenen und Kolonialhellenen zusammenfanden, wo man
inne wurde, wie grol die Nation war; solche Stitten erschienen dann wie ein gesteigertes Griechen-
land. Auch kniipfte sich an die groBen Festzeiten ein Gottesstillstand fiir die Kriege, und hie
und da bei solchen Anlissen wurde sogar cine Fehde ginzlich abgestellt. Der Gottesfriede von
Olympia, die heilige Neutralitit von ganz Elis haben ihre cigene Geschichte. Wirkliche Kriege
jedoch sind durch die Feste nicht verhindert und kaum momentan unterbrochen worden; man
wollte nur von alters her die Vereinigung zu Opfer, Wettkampf und Markt nicht entbehren,
und ohne das olympische Fest wire keine Ordnung in die Chronologie gekommen, indem
tiberall daneben ortliche Zeitrechnungen mit besonderen Jahren und Monaten fortdauerten.
Der Apoll von Delphi aber beriet auch Griechen im Kampf gegen Griechen, und seinc Orakel-
stitte war, wie gesagt, mit Denkmilern des gegenseitigen Hasses reichlich versehen.

Viel cher als die Religion verkniipfte der Heldenmythus durch sein groBes Organ, die epische
Poesie, das ganze Volk, indem er den Charakter eines gemeinsamen Besitzes hatte. Wie vicle
Bliiten von allen Seiten her zusammengeweht sein mochten, bis dieser Wunderwald von Sagen
erwuchs, kam nicht in Betracht, sobald sich der epische Mythus zum groBen Abbild der Nation
und ihres gesamten Fiihlens, Sinnens und Strebens gestaltete. Mochten die Hauptziige der
Odipodie, der Agamemnonie usw. auch bei anderen Vélkern vorkommen, so trat eben dies
allgemein Sagenhafte hier in rein griechischer Auffassung und reichster Ausbildung zutage.
Der Mythus hatte aber auch eine unmittelbare Anwendung auf die Einheit des Volkes in
sich, insofern seine Heroen auBer ihren sonstigen Taten sich zu gemeinsamen Unternehmungen
versammelt hatten, welche bereits ein ideales Gesamtgriechenland darstellten. Bei der Argo-
fahrt, bei der kalydonischen Jagd sind es in der anfinglichen Gestalt der Sage die Helden einer
oder weniger Landschaften, in den spiteren Erweiterungen aber gesellen sich solche aus allen
Stimmen zusammen, bis endlich die gemeinsame Tat von Vélkern und von Helden, der Zug
gegen Ilion zustande kommt. Thukydides faBt denselben ganz ernsthaft als die erste groBe
gesamthellenische Unternehmung, als Willensakt der ganzen Nation auf. Und so, wie die
Helden die frithesten ruhmvollen Persénlichkeiten tiberhaupt sind, ist dann ihr Herold Homer
die fritheste geistige Zelebritit allgemein hellenischer Geltung, Homer aber wurde dann
zugestandenermaBen das Hauptbildungsmittel von Jugend auf. Seit ihm ist die Griechenwelt
erst recht eins; es gibt Griechen, soweit es eine Erinnerung an Heroen gibt. Auch die uralten
Verwandten im Westen, die Italier, wurden von der Schonheit der griechischen Heldensage
bertihrt und tiberwiltigt, und selbst die dumpfen Etrusker empfingen auf den Fittichen der
gricchischen Kunst und vielleicht selbst der Dichtung eine reichliche Mitteilung davon.

War nun schon mit der Einheit des Mythus ein hoher Grad von Einheit der Bildung gegeben,
so verstirkte sich dieselbe allmihlich durch eine ganze Kultur, welche den Griechen als solche
kenntlich machte, durch eine Fiille gemeinsamer Lebensformen aller Art, ohne welche zu
existieren fiir ein Ungliick gegolten haben muB, und welche den Griechen trotz allem HaB
immer wieder mit dem Griechen zusammenfiihrten. Dies Ganze war dann stark genug, um
daheim zuriickgeblicbene Elemente zu assimilieren oder auszustoBen und zugleich in den
AuBenlanden und in den Binnenlindern der Kolonien halbgriechische Bevolkerungen hervorzu-
bringen, welche wenigstens eifrig alles Griechische zu verstehen wiinschten. Vor allem hatte
die griechische Sprache wahrhaft wundersame nationale Eigenschaften; aus verschiedenen
Dialekten war frilhe eine Sprache des epischen Gesanges emporgetaucht, iiberall verstindlich

89

Einigung durch
Mythus und
Epos

Einheit der
Sprache



Staat und Nation

und iiberall ersehnt, das edelste GefiB fiir die Sagen und Anschauungen von Géttern, Welt
und Heroen; wer iiberhaupt nur griechisch konnte, wurde ein anderer Mensch, als was sonst
auf der Erde lebte, und wer gut griechisch sprach, der wurde ein Hellene, weil er fihig war,
es zu sein. Endlich war das ganze griechische Wesen von derjenigen Kraft belebt, welche wir
als agonale im weitesten Sinne des Wortes werden kennenlernen. Auf dieses alles griindete
sich dann mit der Zeit eine bewuBte Erzichung, maidevoig, und als einmal Grammatik, Kithar-
spiel und Gymnastik die ganze Jugend der Stidte beherrschte, verstand jeder von frithe an,
um was es sich in diesem griechischen Leben handle.

2. Griechen und Barbaren

Falscher Begriff ~ Der Gegensatz, durch welchen sich das griechische BewuBtsein erst vervollstindigte,

der ,,Barbarei*

Die Trofaner

Die Skythen

der Nichtgrieche, heiBt Barbar. Dieser merkwiirdige, vielseitige Begriff verdient eine auf-
merksame Betrachtung. Wir diirfen dabei nicht ausgehen von Voraussetzungen der spiteren
Griechen, Dichter sowohl als Rhetoren, welche den Barbaren neben anderen Eigenschaften
ganz besonders Grausamkeit, Treulosigkeit, Meineid zuschrieben, in naiver Verblendung
dariiber, daB sie selber es in diesen Dingen den Barbaren véllig gleich taten. Endlich darf der
Begriff der Barbaren nicht mitbestimmt werden von der Aversion; denn diese war eine gegen-
seitige. Alle Volker des heiligen Rechtes verachteten alle anderen Vélker, und unter sich
mieden die hoheren Kasten, wo sie existierten, die niederen. Die Agypter insbesondere hielten
die Griechen simtlich fiir unrein und gewiB nicht bloB, wie Herodot meint, wegen des
Kuhfleischessens; die Griechen gaben es den Agyptern zuriick, indem sie sich schon als Wein-
trinker etwas anderes diinkten als diese mit threm Bier. Der Grieche war im Vorteil, insofern
er wenigstens keine physische Scheu und keine darauf beziiglichen Reinigkeitsgesetze gegen
den Barbaren hatte und sich frei filhlte in der Beobachtung der fremden Welt.

Wie sich allmihlich der Begriff des Hellenischen zusammenzog, ist am besten zu erliutern
an den Ansichten iiber die Trojaner. Bei Homer waltet bekanntlich nicht der leiseste Unter-
schied der Sitte und Religion zwischen ihnen und den Achiern; schon auf ziemlich alten Vasen-
bildern tragen sie jedoch asiatische Tracht und in den Aginetengruppen ist Paris bereits daran
kenntlich; Thukydides hilt sie dann entschieden fiir Barbaren; Euripides insultiert sie gelegent-
lich als solche; Strabo will bei troischen Ortsnamen keine griechische Etymologie mehr wagen,
und bei Lucian nennt sich Paris einen Barbaren und Fremdling in einer Zeit, da seine Kunst-
form bereits von der des phrygischen Atys und des Mithras nicht mehr zu unterscheiden war.

Nach auBen aber fanden sich die Griechen im Gegensatz, ja nach einer beriihmten Stelle
des Aristoteles in der Mitte von zweierlei Barbaren, den mutigen und freien, aber des Denkens,
der Kiinste, des Staatenbildens und Herrschens unfihigen Vélkern des Nordens, der europiischen
Seite — und den denkenden und gebildeten, aber mutlosen und deshalb geknechteten Asiaten.

Die ersteren, vor allem die groBe, waffendrohnende Skythenwelt lehrt uns das vierte Buch
des Herodot kennen, wo mit dem feinsten Ahnungsvermdgen die Sitte solcher und dhnlicher
Halbkulturvilker iiberhaupt in deutliche Umrisse gebracht wird. Die Skythen nahmen es
sehr iibel, wenn man von ihrer Knechtschaft sprach, und kriegerisch daherstirmende Vélker
dieser Art, vollends wenn sie andere zur Gefolgschaft hinreiBen konnten, empfanden gewil
ein groBes Hochgefiihl und ein michtiges Leben. Allein ihre Dienstbarkeit war innerlicher
Art, nimlich eine rassenhafte Gebundenheit. So frei sich auch der einzelne auf seinem Sattel
fihlen mag, so haben sie alle doch nur einen Gesamtwillen, dhnlich wie die Tierstaaten; in

90

Dic Einheit der griechischen Nation

allem Tun, auch in Sitte und Religion wird ein und dasselbe Niveau (unter Umstinden mit
Gewalt) festgehalten, denn sobald die ganze Nation nicht mehr vollig gleichartig handelt und
empfindet, ist sie schwach und vielleicht bald nichts mehr; sie hat eine richtige Ahnung, nur
als Kollektivkraft etwas zu bedeuten. — Noch in anderen Dingen offenbart sich die Gleich-
formigkeit des Tuns bei solchen Barbaren: wihrend bei den Griechen die Entwicklung des
Individuums an Wettkimpfen jeder Art emporwichst, fehlt diesen Volkern das Agonale;
ihre Reiterspiele usw. sind Gesamtexhibitionen der Volkskraft, oder es gibt ganze Schein-
gefechte, auch sehr blutige, wie z. B. bei den bewafineten Gelagen der Gallier. — Die hohere
Stimmung des Barbaren ist der Krieg, der vielleicht in den meisten Fillen zwecklos und nur
aus innerem Drang gefiihrt wird; schon die Zahl des Volkes wird bei den Skythen des Herodot
aus gesammelten Pfeilspitzen ermittelt; die, welche Feinde erlegt haben, feiern eine groBe
jihrliche Kommunion und zwar bezirksweise; bei den Sauromaten vermihlt sich auch die
Jungfrau erst, wenn sie einen Feind erlegt hat; Heiligtiimer des Kriegsgottes stehen tberall, und
hier werden jihrlich gewaltige Opfer von Tieren gebracht und auch von Kriegsgefangenen,
nur dafB diese nicht alle gemordet wurden wie sooft bei den Griechen, sondern bloB der hun-
dertste Mann. — Bei dem Reichtum und dem Geist herodoteischer Beobachtung, welche den
Leser immer unzufrieden macht in Beziehung auf dasjenige, was der Mann von Halikarnall
nicht gesehen und nicht besprochen hat, ist man versucht, es zu beklagen, daB8 er nicht auch
die damaligen Kelten und Germanen hat kennenlernen.

Die andere Art von Barbaren, von welchen die Griechen sich geschieden wissen, sind die Die Asiatenund
hochzivilisierten Asiaten, deren Kultur viel ilter und in Technik und altem Wissen viel voll- 4 Orientalen

stindiger ist als die ihrige. Auch hier liegt der tiefste Unterschied darin, daB der Grieche
individuell entwickelt, der Asiate gebunden ist, diesmal nicht durch gemeinsames Tun der Rasse,
sondern kiinstlich durch das Kastenwesen und durch den absoluten Despotismus. Den Charakter
der Agypter kennen wir zwar nur aus der Auffassung der Griechen, aber diese mdchte keine
vollig ungerechte gewesen sein. Bei all den ungeheuren Leistungen, welche die Weltkultur
diesem Volke verdankt, bei einem enormen Nationalstolz scheint es doch, daB der einzelne
durch die Knechtschaft moralisch zugrunde gerichtet wurde. Schon die Gebriuche und Symbole,
die Frucht uralter religitser Bangigkeit, machten das Dasein des Agypters zu einem harten
Dienst, dazu kam, daBl das ganze iibrige Leben, das gewerbliche wie das politische, lauter Miissen
war. Aus den Geschichten bei Herodot tént als allgemeine Stimmung die des verbitterten
Sklaven heraus, der sich durch scheuBliche Nachrede iiber die Michtigen schadlos hilt; das
Ideal des Lebens ist die Durchtriebenheit, welche z. B. in der Sage des Rhampsinit mit so hohen
Ehren davonkommt.

Von den Reichen Babylon und Assur haben die Griechen bekanntlich auffallend wenig
Notiz genommen, wihrend aus der Kultur derselben so manches unvermerkt auf sie iberging.
Das nichste barbarische Volk und Reich war das der Lyder, und dieses war ihnen genau bekannt
und entweder durch friihe Verwandtschaft oder durch teilweises Einmiinden in die griechische
Lebensweise und Religion eher sympathisch. Dagegen konnte das persische Reich sie nur
mit Besorgnis und Widerwillen erfiillen: eine schon ganz spite Staatsbildung, welche eine Schar
von Vélkern, die einst selbstindig und dann von Assur oder nachher von Medien unterworfen
worden waren, noch einmal unterwarf; mit einer Dynastie, welche auBer Kyros und Darius
Hystaspis keinen bedeutenden Regenten mehr, wohl aber wiiste Sultane und einen gefihrlichen
Verriter (den jiingeren Kyros) lieferte, zwischen alle Eroberungen hinein bestindig beschiftigt
mit Neuunterwerfung abgefallener AuBenlande, deren Habe und Heiligtiimer man verletzt

oI

Verhaltnis zu
den Persern



Der griechische
Agon

Die Schonheit
der Griechen-
gotter

Barbaren-
teilnahme an
den Orakeln

Staat und Nation

hatte. Im offenen und ruhmvollen Kampfe mit diesem Persien wurden sich hierauf die Griechen
erst recht des Gegensatzes zu dem Barbaren bewuBt; um so tiefer war dann auch die Schmach,
als sit dem Peloponnesischen Kriege der Perserkdnig seine Hinde wieder in den griechischen
Sachen haben durfte, vollends jener Artaxerxes Mnemon, an dessen Hof es so greulich zuging.
Aber vicle Griechen hatten inzwischen auch die tiefe Schwiche des Reichskolosses kennen-
gelernt und auch die des herrschenden Volkes; Xenophon in dem wichtigen SchluBkapitel der
Kyropidie zeigt, wie hier Schein und Sein in Widerspruch geraten, wie die alten Lebensformen
duBerlich beibehalten, von innen véllig ausgehdhlt waren. Nach Arbela gab es keine persische
Regierung mehr, sowie aber Alexander es mit Turan zu tun hat, findet er kriftige Natur-
barbaren vor, sogenannte Skythen, welche iiber den Jaxartes ihre Pfeile gegen ihn senden und
ihm sagen lassen, er wage sich wohl nicht iiber den FluB, weil er inne geworden, was fiir ein
Unterschied sei zwischen ihnen und Asiaten. Wenn dann noch dic 8stlichen Satrapien Wider-
stand leisteten, so geschah dies nicht mehr um des persischen Reiches willen, sondern weil
es stolze Volker waren, wie z. B. die Baktrier, welche sich auch Persien nur freiwillig an-
geschlossen hatten.

Gegeniiber von Skythen wie von Asiaten ist der Grieche, wie gesagt, individuell, los-
gesprochen von allem Tun der Rassen und Kasten, mit seinesgleichen in bestindigem Wett-
streit oder Agon, von den festlichen Wettkimpfen bis zur Geltung in der Polis, vom Ringplatze
von Olympia bis auf die Agoren und in die Stoen der Vaterstadt und bis zum Kampf um die
Uberlegenheit im Gesang und in den bildenden Kiinsten. Der Orient ist nicht agonal, schon
weil das Kastenwesen den Wettstreit nicht duldet, und die Griechen ihrerseits litten nicht
cinmal einen Barbaren in ihren Kampfspielen, so daB selbst der #ltere Kénig Alexander von
Mazedonien, der Griechenfreundliche, sich in Olympia erst als Temenide und also griechischen
Ursprungs ausweisen muBte. Ferner ist der Orient serids wie die Tiere und lacht nicht, auBer
etwa bei vorgefiihrten Gaukelpossen; seinen Witz iiber die Welt darf er nur etwa allegorisch
im Gewande der Tierfabel duBern. Und statt der Konversation des Symposions hat er (laut
griechischer Ansicht) nur das scharfe Zechen, so daB man vom barbarischen EinfluB sprach,
wo dasselbe spiter bei den Griechen iiberhand nahm. Endlich war man tiberzeugt, daB nur
auf Griechen mit Griinden zu wirken sei, auf Barbaren eher mit Gewalt.

Die Gétter der Griechen sind schoner als die barbarischen, an welchen das Géttliche nicht
als erhdhte Menschlichkeit, sondern allegorisch und knechtisch ausgedriickt wird, durch
Mischung mit Tierformen, Vervielfachung der Glieder, rituale Umhiillung und Gebirde, weil
michtige Priestertiimer und dumpfer Volksgeist sich hieriiber lingst und auf immer ver-
stindigt haben. Die Griechengdtter sind aber auch kliiger als die barbarischen, so wie der Grieche
gescheiter ist als der Barbar, ja sie kommen den Barbaren selber kliiger vor als die ihrigen.
Irgendeine Erkundigung der Zukunft war auch in den alten Heiligtiimern des Orients zu er-
reichen, welcher tiberdies die ungliickselige Astrologie auf seiner Seite hatte; aber Orakel im
vollen Sinne des Wortes gaben doch nur die Griechengdtter, und ganz besonders Delphi wurde
von Lydern, Phrygern, Italiern und auch wohl von Karthagern befragt. Auch ohne Befragung
der Zukunft, aus bloBer Andacht, wurden Geschenke und Opfer an hellenische Tempel von
fremden Vélkern dargebracht. Das geheimnisvolle Opfer aus dem Hyperboreerlande, welches
periodisch nach Delos gelangte, mag ein Ritsel bleiben, aber genau wuBte man, daf8 in Olympia
der Thron eines italischen Konigs Arimnestos die fritheste Gabe eines Barbaren unter den
dortigen Anathemen war. Die Folge von diesem allen war, daB sich die Griechen ganz be-
sonders fromm vorkamen, und unter ihnen wieder die Athener insbesondere; das Laienvolk

92

Die Einheit der griechischen Nation

im vorzugsweisen Sinne fithlt sich den anderen gegeniiber priesterlich, weil es besser mit den
Gottern umzugehen weiB. Dies offenbarte sich in jenem merkwiirdigen delphischen Befehl
bei einer groBen Hungersnot: Die Athener sollten Geliibde tun fiir Hellenen und Barbaren.

Als die niheren und entfernteren Gestade des Mittelmeers und des Pontus sich mit griechi- Die

schen Ansiedelungen umsiumten, kam es wohl oft zur Unterwerfung der Strandbarbaren; was
aber doch weit iiberwog, war der freiwillige Verkehr der letzteren mit den in ihrem Bereich
liegenden Kolonien und die Annahme von Bediirfnissen, Kenntnissen und edlem Zierat aus dem
griechischen Leben; es geniigt auf eine Tatsache hinzuweisen wie die Herrschaft des griechischen
Alphabets bei den gallischen Kelten. Als das lange verschlossene Agypten nach dem Sturz
der ithiopischen Dynastie und dann vollends durch die Griechenfreundschaft des Psammetich
fiir die Hellenen ein offenes Land wurde, geniigte dies, um eine 8konomische Revolution,
ein plotzliches Steigen des Erwerbes und der Bevdlkerung hervorzubringen. Dic Krieger-
kaste aber zog aus dem Lande nach Athiopien; 200000 Mann, welche, wie man denken
sollte, die Ankommlinge hitten ins Meer werfen kdnnen, scheinen durch deren Anwesenheit
vollig verbliifft gewesen zu sein; denn bloB aus Eifersucht (angeblich wegen Zuriicksetzung
auf einem Feldzug des Konigs gegen Philistia) wiirden sie doch ein tausendjihriges Recht der
Heimat nicht aufgegeben haben, auch wenn ihre bisherigen sonstigen Vorteile geschmilert
worden waren. DaB sie keine Revolution gegen Psammetich machten, hing vielleicht daran,
daB sie selbst in ihm, dem fremdbiirtigen Neuerer, die Heiligkeit des Kénigtums achteten, aber
gegen seine Bitten blieben sie unzuginglich; es mochte sie freuen, ihn nunmehr wehrloser
und nur von Fremden beschiitzt zu wissen; mit ihnen weicht lautlos dasjenige Altigypten,
welches sich mit den beweglichen Griechen absolut unvertriiglich wei}, wihrend die Masse des
Volkes wenigstens im Unterlande sich vollig fiigt bis zur Entstehung einer Mischrasse, der
sogenannten Dolmetscher. DaB mit dem Eindringen des Hellenentums und der Zunahme der
Geschifte und Reichtiimer auch die AuflSsung der altigyptischen Nationalkraft begann, ist
unleugbar.

Durchdringung
Agyptens

Wie die Griechen auf die Perser wirkten, muB aus einigen sprechenden Tatsachen geschlossen Griechen
werden. Persien als Weltmonarchie, solange es in aufsteigender Richtung war, hatte sich i Persier

nicht lange besonnen, neben zahlreichen anderen Vélkern auch Griechen zu unterwerfen und
in dauernder Untertanenschaft zu halten; der versuchte Abfall derselben fiihrte dann zu den
groBen Feldziigen des Datis, Xerxes und Mardonios gegen Griechenland, welche den bekannten
Ausgang nahmen. Inzwischen aber sind am Achimenidenhof ganz offenbar Griechen die inter-
essantesten Personlichkeiten geworden; Atossa, die Kyrostochter, hitte gerne lakonische,
argivische, attische, korinthische Sklavinnen gehabt, und ihr Gemahl Darius hat viel von dem
beriihmten Athleten Milon von Kroton gehdrt; allmihlich riicken dann am Hofe oder in der
Nihe der Konige auf: der Arzt Demokedes, welcher wenigstens als hochbegiinstigter Halb-
gefangener behandelt wird, dann Histiios, K6énig Demaratos von Sparta, Artemisia, die Peisi-
stratiden und ihr Onomakritos u. a. m., und alle reden bei den wichtigsten Entschliissen mit,
und ihr EinfluB wichst unter Umstinden {iber den von Satrapen und Kénigsverwandten hinaus,
ja Histidos wird auf Befehl solcher qualvoll hingerichtet, damit er nicht — trotz allem, was
er gegen Darius getan — wieder beim Konig groff werde. Spiter aber, bei Xerxes und Artaxerxes,
erschien dann derjenige Mann, welcher zwar einst den persischen Herold hatte tSten lassen,
weil derselbe das Barbarenverlangen auf Erde und Wasser in hellenischer Sprache vorgebracht,
aber schon wihrend des Krieges sich einen Zugang zu Persien hatte offen halten miissen, der
erlauchteste aller Fliichtlinge: Themistokles. Schon sein Brief an den Kénig ist der echte Brief

93

Themistokles

Einfluff



Das griechische
Heimweh snnen, wenn sie diesen Hof um seiner selbst willen unter ihren EinfluB genommen hitten, und

Staat und Nation

des Hellenen an den Barbaren, der sonst wohl das ganze Jahr hindurch aus seinem ganzen Reiche
keine solche Zuschrift bekam; nachdem er aber ein Jahr lang persisch gelernt und nun selber
vor dem Konig erschien, offenbarte er auf das Stirkste die Kraft der Naturbegabung. Denn durch
angeborenen Verstand, ohne vorher oder nachher durch besondere Kunde unterstiitzt zu sein, war
er iiber irgendwelche vorliegende Angelegenheiten nach ganz kurzem Besinnen der stirkste Urteiler
und fiir kiinftige Dinge meist der beste Errater. Was er in die Hinde nahm, konnte er auch in der
Rede darstellen; in dem noch Unbekannten sah er das Bessere oder Schlimmere richtig voraus. Durch
die Macht seiner Anlage mit Hilfe kurzen Nachdenkens war er im hichsten Grade fahig, aus dem
Stegreif das Richtige anzugeben — was alle Kénigsverwandten samt Satrapen und Magiern
nicht konnten.

Wer weil,, was diese Griechen am Hofe des GroBkénigs fiir eine Macht hitten entfalten

wenn nicht alles, was sie durch die persische Macht erreichen wollten, eine erfolgreiche Heim-
kehr gewesen wire. Griechische Armeen in diesen weiten Osten zu fithren, galt lange als vollig
undenkbar. Verlaf} Sparta vor Sonnenuntergang, sagte Kleomenes zu Aristagoras, welcher ihm
das groBe Vorhaben eines Zuges gen Susa entwickeln wollte; denn nie wirst du den Lakeddmoniern
zu Danke reden, wenn du sie einen Weg drei Monate weit vom Meere fiihren willst. Und als es
nach einem Jahrhundert dennoch zu einem solchen Zuge kam, wer hat nicht mit den Griechen

Die Einheit der griechischen Nation

Mit dem IV. Jahrhundert ist dann von dem Gegensatz zwischen Hellenen und Barbaren
auf einmal wenig mehr die Rede, vielleicht schon weil inzwischen Griechen gar zu vieles vom
Schrecklichsten durch Griechen erduldet hatten, und weil das frithere nationale Hochgefiihl
tiberhaupt gebrochen war. Von den Philosophen ist es in bezeichnender Weise der Stifter der
Kyniker, jener unerbittlichen Verichter der Polis, welcher sich hier zuerst iiber die alten An-
schauungen hinwegsetzt: Antisthenes — freilich selbst nur ein halbbiirtiger Hellene, von einer
thrakischen Mutter. Bei seiner Beweisfiihrung, daB die Anstrengung (mévog) kein Ubel sei,
nahm er als hellenisches Beispiel den Herakles, als barbarisches den Kyros, denselben, welchen
um diese Zeit auch Xenophon als Idealbild eines richtig erzogenen Kénigs schilderte. Es wollte
auBerordentlich viel sagen, daB bei ethischen Fragen ein Barbar als Beleg, ja als Vorbild gebraucht
wurde. Fiir Plato ist Agypten eine uralte Quelle des Geistes und in mehr als einer Bezichung
ein Ideal. Seit Alexander vollends dnderte sich in diesen Dingen der ganze Gesichtskreis, schon
weil groBe Linder des Ostens sich ganz oder teilweise der griechischen Sprache anschlossen.
Es mag eine starke Ubertreibung sein, daB die Sohne der Perser, Baktrier und Gedrosier die
Tragodien des Sophokles und Euripides rezitiert hitten, aber schon der hellenisierte vordere
Orient bis an und iiber den Euphrat wurde ein wirklicher Zuwachs, wenn nicht fiir die griechische
Nation, so doch fiir den Herrschaftsumfang der griechischen Kultur.

Fine wahre Invasion erlitt, wie bei anderem AnlaB zu erdrtern sein wird, besonders die

der

der Anabasis beim Anblick des Pontus den Ruf Thalassa! mitrufen miissen:
Philosophen

Herodotunddie  Der Gegensatz zwischen Griechen und Barbaren wurde in der glinzenden Zeit schr hoch
Fobliiaelle ot genommen. Die Bedeutung des Herodot, der fiir seine Person bei den Barbaren soviel GroBes

Philosophie. Diesclbe sollte einst schon in ihren Anfingen den Skythen Anacharsis an sich
gezogen haben, und zu Platos Verehrern hatte bereits ein vornehmer Perser gehort, Mithri-
dates, Sohn des Rhodobates. Jetzt aber sinken fiir die hellenische Weisheit die Schranken der

i anerkennt und so objektiv erzihlt, ist fiir die Kunde hieriiber um soviel sprechender, da er
noch schrieb, bevor die Dinge zu rhetorischen Zwecken zurechtgemacht waren. Euripides
dagegen miBbraucht bereits die Vorurteile seiner athenischen Zuschauer auf eine wahrhaft
widerliche Weise. Sein Odysseus wirft den Barbaren vor, sie ehrten ihre Freunde nicht und
hitten keine Bewunderung fiir die im Kampf Gefallenen; namentlich aber wird in seiner
Tragddie Orestes ein wohlfeiles griechisches Hochgefihl losgelassen gegen ein Gedankenbild
des Barbaren, das aus lauter Feigheit, Knechtsinn und Todesfurcht konstruiert und dabei speziell
fiir phrygisch ausgegeben wird. Um so licber hort man dann auf einen ruhigen Sachkenner,
der schon im Kampf gegen Barbaren gestanden hat und nun ihre Kriegsweise schildert: Brasidas,
in dem Augenblicke, da er seine Leute gegen Illyrier in die Schlacht fithren soll; man wird
Stirke und Schwiche solcher Naturbarbaren kaum wieder so treffend in Kiirze gezeichnet
finden, als in dieser Rede geschieht.

Fiir eine Polis galt es als das groBte denkbare Ungliick, barbarisch zu werden, éxBapBapwéiivan,
sei es durch plétzliche Uberwiltigung oder durch allmihliches Eindringen der Fremden. In
den letzteren Fall konnten etwa griechische Untertanenstidte des persischen Reiches geraten,
wie z. B. um 408 v. Chr. Ephesos, durch die Zuwanderung aus Lydien und die hiufige An-
wesenheit eines persischen Hauptquartiers, bis Lysander dort auftrat und durch verinderten
Verkehr, Bau von Schiffswerften usw. dem griechischen Leben wieder den Vorrang sicherte.
Als in Italien eine Anzahl der herrlichen groBgriechischen Stidte unwiederbringlich an Samniter,
Lukaner, Bruttier verlorengingen, wurden auch die Einwohner von Poseidonia, dem spiteren
Pistum, unterworfen; sie haben, heiBt es, ihre Sprache und ihre sonstigen Bestrebungen verdndert,
doch feiern sie noch bis heute eines der hellenischen Feste, an welchem sie sich versammeln und jener
alten Namen und Einrichtungen gedenken; dann klagen und weinen sie miteinander und gehen
ihrer Wege.

94

Nationalitit, so wie die des Geschlechts (durch die Pythagoreerinnen) und die des biirger-
lichen Standes (durch Erzichung von Sklaven zu Philosophen) bereits gesunken waren. Laut
der Lehre der Stoa sind dann Hellenen und Barbaren gleich, nimlich beide Gotteskinder. Hundert
Jahre nach Alexander durfte Eratosthenes sagen: diejenigen hitten Unrecht, welche das ganze
Menschengeschlecht in Hellenen und Barbaren einteilen; besser, man unterscheide nach Treff-
lichkeit und Schlechtigkeit, denn viele Hellenen seien schlecht und viele Barbaren gesittet
(4oteior), wie die Inder und Arianer, auch die Rémer und Karthager mit ihrem bewunderns-
werten Staatswesen.

Von da war der Weg nicht mehr weit bis zur Barbarenverehrung. Hierbei wirkte schon Barbaren-
mit jene Sehnsucht, welche zeitweise jede sehr abgeleitete und spite Kultur befillt, nach verehring

urtiimlichen Zustinden, und diese sucht man am ehesten in der Ferne. Damals kniipfte man
dergleichen etwa an homerische und ischyleische Epitheta von Voslkern an, wie z. B. die herr-
lichen Hippemolgen, die gesetzlicbenden Skythen, die Abier, die gerechtesten der Menschen,
denn schon das frithere Altertum hatte das Gliick und die Giite hauptsichlich an den Rindern
der Welt gesucht, weil man deren Mitte zu genau kannte. Allmihlich wandelten sich dann
solche Anschauungen in Raisonnements um. Auch in der Religion durften die Barbaren eine
hohere Einsicht in Anspruch nehmen, und ein Sidonier behauptete im Asklepiostempel von
Aigion dem Pausanias ins Gesicht: die Phonizier erkennten das Géttliche besser als die Griechen;
ja es beginnt auch ein pathetisches Rithmen der Frémmigkeit der Barbaren, und zwar im
Gegensatz zu der wachsenden Gottlosigkeit der Griechen, nachdem frither nur etwa von der
tabelhaften Frommigkeit der Hyperboreer die Rede gewesen. Und endlich sind die Barbaren
sittlich besser; der Spitgrieche denkt nimlich von seiner eigenen Nation wie Macchiavelli
von den Italienern, und die letzte Konsequenz hiervon ist: wo die Barbaren schlecht seien,
da hitten erst die Griechen sie verderbt.

95



Das hellenische
Pathos

Der Einigungs-
versuch des
Perikles

Die letzten
Gesamt-
hellenen:
Epaminondas

Staat und Nation

3. Das hellenische Pathos

Nach allem bisher Gesagten wird es nun vielleicht moglich sein, den Wert des gesamt-
hellenischen Pathos, welches sich bisweilen héren 1iBt, einigermaBen zu beurteilen, als einen
je nach Momenten und Menschen sehr verschiedenen. Sehr deutlich und groB reden die Athener
zur Zeit der Perserkriege, und sie hatten das Recht dazu. Thre Antwort an den spartanischen
Gesandten, nachdem sie die Antrige des Mardonios abgewiesen, die Rede des athenischen
Boten vor den Ephoren, der Eid des griechischen Heeres auf dem Isthmos vor der Schlacht
bei Platid sind hierfiir wahre Denkmiler: Gebliit und Sprache, Heiligtiimer, Gottesdienste
und Lebensweise sind den Hellenen gemeinsam; auch die Ehrfurcht vor dem Zeus Hellenios,
das Grauen vor jedem Verrat an Hellas, der Vorzug der Freiheit vor dem Leben, das Ver-
sprechen, von den Stidten, welche mitkimpfen, keine mehr zu zerstoren, tonen wie lauter
Zeugnisse der hdchsten Stimmung. Selbst die Geliibde, welche damals von den korinthischen
Hetiren fiir das Heil der Hellenen getan wurden, sind ja nicht als ein Scherz Spiterer aufzu-
fassen, sondern als cine ernste Stimme des erhabenen Augenblickes; ihre Aphrodite war nichst
Poseidon die groBe Gottheit von Korinth, und die Stadt hatte von alters her diese Schar bei
feierlichen Geliibden mit auftreten lassen.

Es folgten die Zeiten, da die Interessen auseinander gingen und Griechenland sich in die
Hegemonien von Athen und Sparta teilte. Zu spit wollte dann Perikles an die vergangenen
Gefiihle appellieren und jenen KongreB aller Griechenstaaten nach Athen entbieten zum
Frieden und zu gemeinsamer Aktion der Hellenen, auch fiir Herstellung der von den Persern
verwiisteten Tempel und Vollzichung gemeinsam gelobter Opfer; derselbe unterblieb auf
einen Wink von Sparta hin. Da aber die Athener einmal ihre ganze Geschichte so zurecht-
gemacht hatten, daB sie von allem Anfang an als Wohltiter von ganz Hellas erschienen, so
ergriffen Dichter und Redner immer wieder das Wort in diesem Sinne, und der Ausgang des
Peloponnesischen Krieges inderte an diesen Anspriichen nichts. Auch im Namen der Griechen
tiberhaupt 4Bt die attische Tragddie hie und da eine gesamtpatriotische Gesinnung erschallen;
Herakles darf von sich sagen: Argiver? oder Thebaner? nicht einer Stadt riihme ich mich, jede
Burg der Hellenen ist meine Heimat. — Im IV. Jahrhundert tritt dann eine gesamthellenische
Gesinnung in der Gestalt des Epaminondas kurze Zeit hindurch in den Vordergrund der griechi-
schen Dinge, und zwar mit michtigen Taten; auch ist er, wie sich weiter zeigen wird, nicht
der einzige, der so empfindet, aber die Zukunftsaussichten dieser Minner konnten nicht groB
sein, und eine allgemein herrschende Gesinnung vermochten sie nicht zu schaffen. Bei jener
vollig berechtigten Erhebung der Griechen nach Alexanders Tode, welche als lamischer Krieg
benannt wird, hat der athenische Demos in seinem Aufruf an die anderen Stidte die Worte
gewagt: Athen habe stets dafiir gehalten, daB ganz Hellas ein gemeinsames Vaterland fiir alle
Hellenen sei, und nun miisse man Gut und Blut aufwenden fiir die gemeinsame Rettung der-
selben. Allein dieser Krieg hatte in Athen selbst viele Gegner; es fehlte dann jene duBerste An-
strengung, deren es bedurft hitte, und der Ausgang war der jammervollste: Besetzung und
Verfassungsinderung durch die Mazedonier. — Mit dem Eintritt des Hellenismus in die Welt-
geschichte verliert dann der Begriff des Griechentums seine ethisch-politische Bedeutung, um

Aratos und daflir ein Weltinteresse der Kultur zu vertreten; im Mutterlande haben jedoch noch Aratos

Philopomen

und Philopémen — diese als die letzten — fiir Wohltiter aller Hellenen gegolten.

96

DIE BILDENDE KUNST
I. DAS ERWACHEN DER KUNST

Im Grunde diejenigen Leistungen der Griechen, worin sie die groBte Uberlegenheit tiber
die seitherigen Vélker und Zeiten geoffenbart, sind ihre Kunst und ihre Poesie.

Diese Kunst nun, die mit erstaunlicher Lebenszihigkeit so vieles andere iiberdauert und bis
in die rémische Kaiserzeit die herrlichsten Bliiten getrieben hat, tritt gleich in den iltesten
Fundgegenstinden mit einer Fiille von Gattungen und Formen auf, welche auf eine enorm
reiche Zukunft deutet. Jedenfalls kann schon fiir die ilteste Zeit in Betracht gekommen sein
die Vielheit des Daseins, zumal die Menge von Fiirsten und Adelshofen, welche Mittelpunkte
kiinstlerischer Titigkeit sein konnten, und ebenso gewiB auch die lokale Unabhingigkeit und
Vielartigkeit des Kultus, in welchem allem sich sehr friih wohl schon der agonale Wettbetrich
geltend gemacht hat. Die Anlisse waren wohl hauptsichlich erstens der Gétterdienst mit
Verbildlichung der. Gétter und mit Weihgeschenken figiirlicher Art, und sodann das Grab
mit den mitgegebenen Bildwerken und Figuren, welche schon friih ikonisch sein wollten. Und

“neben diesem allem macht sich als besonderer Trieb die Schmuckliebe geltend, welche sich

schon bei Wilden so stark regt und so zierliche, auch im Stoff schr ausgesuchte Bildungen
hervorbringt, bei einiger Kultur dann aber die Macht und den Reichtum sehr ernstlich in ihren
Dienst nimmt.

Von dieser iltesten Kunstiibung legen nun fiir uns hauptsichlich die Funde Schliemanns
Zeugnis ab. Bei ihnen imponiert vor allem die Masse von Gold. Wir erinnern nur an jenen
Becher von Ilion in Gestalt eines eingekappten Nachens, aus dem jedenfalls von beiden Seiten
getrunken wurde, Schliemanns démag dugikteov, und andere ilische GefiBe und an das
tiberaus viele flachgeschlagene Goldblech, welches sukzessive den in der #ltesten Fundschicht
von Mykeni, auf der Akropolis bestatteten Toten als Schmuck mitgegeben wurde. Fiir uns
ist dasWesentliche, daB der Stil, womit die ersten Bildungen von Tieren (niederen Seetieren usw.)
und Menschen gegeben sind, schon ein ganz sicherer ist. Jene lebensgroBen, aus Goldblech
getriebenen Masken mit den oft unangenchmen, aber ganz realistisch gegebenen Ziigen sind
im hdchsten Grade bedeutend als die erste individuelle Darstellung des griechischen Menschen.
Die Gemmen setzen eine hdchst entwickelte, schwierige und aufopferungsvolle Technik
voraus; denn es wurden dazu nicht nur die weichen Steine (Steatit, Himatit), sondern in den
spiteren Exemplaren auch Sarder, Achat, Jaspis, Chalzedon und Bergkristall verwandt.

Neben diesen Schitzen aus Gribern, welche ilter als die mykenischen Schatzhiuser und
als das Lowentor sein miissen und auf einen ganz groBen kiinstlerischen Betrieb in allerfrithester
Zeit hinweisen, interessieren uns vor allem die an den Brandopferstitten zu Olympia in tiefster
schwarzer Erdschicht massenhaft gefundenen Bronze- (auch Terrakotta-) Figiirchen von
Menschen und Tieren, besonders Pferden. Sie mdgen uns als die frithesten nachweisbaren
Anatheme der griechischen Kunst begriiBt sein; von ihnen geht eine Reihe weiter bis zu den
wundervollen Gruppen des V. und IV. Jahrhunderts.

Nehmen wir zu diesem allem nun noch, was von frithesten Architekturen erhalten ist: die
Zyklopenmauern, die Thesauren, das Lowentor, wobei uns der Anfang architektonischer
Gliederung auf griechischem Boden entgegentritt, so gewinnen wir einen Einblick in eine
michtige, der dorischen Wanderung vorangegangene Kunsttitigkeit. Aber zugleich sehen wir
uns auch vor eine groBe Liicke gestellt, welche diese Kunst von der spiteren trennt und bis
zum VIL Jahrhundert reicht.

7 Burckhardt, Griechische Kultur 97

Uberlegenheit
der Griechen
in Kunst und
Poesie

Die Funde
Schliemanns

Alteste
Architektur



Férdernisse der
Kunst, ihre
Freiheit von
priesterlichem
Zwang

Zuriickdrdin-
gung des Mon-
strosen aus der
Volksphantasie

Ablisung vom
Strengsymboli-
schen

Die bildende Kunst

Eine Spur, woraus das Weiterleben der mykenischen Kunst zu erschlieBen ist, bietet das
Epos bei Homer und Hesiod mit der Schilderung der beiden Schilde. Man sieht hier in eine ganze
Welt von Darstellungen hinein, und diese sind nicht als Reliefs zu denken, sondern als ein-
gelegte Plattierarbeit aus Metallen verschiedener Farben. Man hat sich z. B. auf dem Schild des
Achilles dunkle Trauben, Weinpfihle aus Silber, eine Umziunung von Zinn, Rinder, ab-
wechselnd von Gold und von Zinn, ein dunkelndes Brachfeld vorzustellen; das alles hat seine
Analoga in Mykeni gefunden; besonders in den bronzenen Dolchklingen, worauf in kleinen,
hochst delikaten Figuren Jagdszenen in Gold eingelegt sind. Aber, daB8 Kunstwerke aus Metall
sich nicht erhalten haben, wo nicht, wie in Ilion und Mykeni, eine besondere Gunst des Zu-
falls waltete, ist natiirlich, und dasselbe gilt von der Holzskulptur, deren Reprisentanten fiir
uns Didalos und die Didaliden sind und von der dem spiteren Altertum die Kypseloslade und
dhnliche Werke erhalten waren. Die Steinskulptur aber, die freilich schon in Mykeni vor-

kommt, erhob sich langsam und spit, und so ist man denn, da schlieBlich nur gebrannte Erde -

solche Liicken iiberdauert, fiir diese ganze Zeit auf die Terrakotten- und Vasenfunde angewiesen,
die darum mit Recht der Gegenstand cifrigster Forschung sind.

Fiir uns aber handelt es sich nun zunichst darum, diejenigen Fordernisse positiver und negativer
Art festzustellen, welche die Kunst zu einer so erstaunlichen Bliite gebracht haben, und hier
ist nur vor allem der Freiheit dieser Kunst zu gedenken. Freilich blieb dieselbe, nachdem
die Poesie die Gestalt der Gotter lingst mit der hochsten Idealitit und Lebendigkeit bekleidet
hatte, in den Gétterbildern noch lange den alten iiberlieferten Typen treu, und man darf wohl
sagen, daB die Anschauung lange schén war, bevor das Bild der Gottheit schén wurde; dieses
wird vielmehr noch Jahrhunderte iiber Homer hinaus das alte Holzbild (Xoanon) geblieben sein.
Bei den Griechen gibt es keinen Priesterstand, d. h. keine dauernde Macht, welche vorzeitig
und tyrannisch irgendeine bildliche Auffassung des Gottlichen erzwungen und in dieser Gestalt
festgehalten hitte. Und dies ist kein bloBer negativer Gliicksfall, sondern die Griechen konnten
keinen solchen Klerus haben, wohl aber haben sie eine Polis, welche den Kiinstler streng bei
Verherrlichung des Allgemeingiiltigen festhilt, so daB der Stil ein einheitlicher bleibt, ohne
einférmig zu sein.

Es ist um so merkwiirdiger, dieser Sache nachzugehen, weil die Griechen das Monstrdse
der orientalisch-barbarischen Kunst urspriinglich auch besessen haben. Die homerischen Bei-
namen der Hera als der Kuhdugigen (owmg) und der Athene als der Eulendugigen (yhavkimg)
weisen auf eine uralte Zeit, da die griechischen Gétter, wie die 4dgyptischen, Tierkopfe hatten,
und die dimonischen Wesen auf den sog. Inselsteinen zeigen noch die greulichsten Misch-
formen; auch der Mythus enthielt Wiistes, wovon die Geburten der Pallas und des Dionysos
Reste sind. Aber dieses alles wurde nach Médglichkeit zuriickgedringt. Der Mythus selbst
schaffte sie hie und da weg; so haben sich die Harpyien, Dimonen der scheuBlichsten Art,
bis zur Zeit der Argonauten behauptet; nun aber ist es hohe Zeit, daB die Boreaden mit ihnen
aufriumen. So ist denn die einzige stchengebliebene Gottheit von gemischter Gestalt Pan,
an dem noch im XIX. homerischen Hymnus sein Vater Hermes und die anderen Gotter ihre
Seelenfreude haben miissen. Vielleicht war sein Phantasiebild bei starken Hirtenbevdlkerungen
dergestalt eingewurzelt, daB die groBe Operation, welche mit den gemischten Typen vorging,
ihn nicht mehr zu beriihren wagte. Was sonst noch gemischte Gestalt behielt, war wenigstens
keine Gottheit mehr, sondern sank zur dimonischen Fabelfigur.

Die Ablssung vom Strengsymbolischen und Monstrdsen hatte nun auch die bildende Kunst
zu vollzichen und sie vollzog sie, so weit auch der Weg war, den z. B. die Gestalt des Eros

98

Das Erwachen der Kunst

vom rohen Stein (dpyog Aiog), dem iltesten Bild des Gottes zu Thespii, bis zu dem Wunder-
werke des Praxiteles zuriickzulegen hatte. Vielmehr ist es denkbar, daB die Kunst sich noch
lange Zeit, nachdem das Epos die Schénheit der Gotter selbstverstindlich gemacht hatte, nicht
recht an dieses wagen wollte, mit anderen Worten, daB die rohen Steine aufgestellt wurden,
als man sich bereits bewuBt war, die Gotter miiBten cigentlich schon gebildet werden, und
dies kénne man nicht.

Wo ScheuBliches sich hielt, muBte es den Griechen gewaltsam aufgezwungen werden.
Als in der Hohle am Berg Elaion das iltere Holzbild der pferdekopfigen schwarzen Demeter
verbrannt war, machten die Phigalier kein neues und unterlieBen auch die betreffenden Opfer
und Feste, bis eine Generation nach den Perserkriegen iiber das Land Unfruchtbarkeit kam und
Pythia sie anwies, die Opfer herzustellen und die Hohle mit gottlichen Ehren zu schmiicken.
Hicrauf erncuerten sie den Kult eifrig und gewannen den Onatas, ihnen um jeden Preis wieder
ein Bild zu machen. Er fand wohl eine Abbildung von dem alten Bilde oder eine Tradition
dariiber vor, das meiste aber soll er nach Traumgesicht, d. h. ohne Zweifel mit irgendwelcher
Milderung gegeben haben. .

Anderes Monstrose blieb stehen, wenn keine Zerstdrung dariiber kam, wie z. B. das Xoanon
des dreiziugigen Zeus im Tempel der Athene auf der Larissa zu Argos, welches den Zeus nach
der Deutung des Pausanias als Herrscher in Himmel, Erde und Meer darstellte. Auch konnte das
Verschonern auf Bedenklichkeiten stoBen. Auch an dem gefesselten Ares und an der verhiillten
und an den FiiBen gefesselten Aphrodite Morpho, mit denen die Treue des Kriegsgliicks und
der Frauen symbolisiert war, wird man in Sparta nichts haben 4ndern diirfen.

Noch manche herbe Symbolik, womit sich die frithere Kunst noch ohne die idealen Mittel,
und hier noch dazu in kleiner Darstellung, behelfen muBte, war am Kypseloskasten angebracht.
Auch das iible Thema der aus dem Haupte des Zeus heraufkommenden Athene hat plastisch
mehrmals existiert, und es gab ein solches Bildwerk auf der athenischen Akropolis; aber Phidias
am Giebel des Parthenon substituierte einen anderen Moment. Und shnlich iiberwand die
Kunst das Schreckliche. Uber die Darstellung eines dsthetisch miBlichen Sachlichen half bis-
weilen die Leichtigkeit der Personifikation hinweg: schon das uralte Bild des Apollon zu
Delos stellte den Gott mit dem Bogen in der Rechten dar, in der Linken aber nicht direkt drei
Musikinstrumente, sondern die drei Chariten mit Lyra, Flote und Syrinx.

In der Zeit nach Homer; aus unergriindlichen Ursachen in betreff des Wann? und Weshalb
erst? erwachte die Lust an reicherer und groBartigerer Verbildlichung der Gotter und an der
massenhaften Darstellung des Mythus; die Kunst erwachte wie aus einem gesunden Schlaf.

Die verschiedenen Techniken fand sie vor. Die groBen alten Kulturstaaten hatten die-
selben gewil lingst erfunden, und ihre Ubung kannte man schon von den Geriten her, so daB
sie an sich schon frither keine Schwierigkeiten wiirden dargeboten haben. Da also diese julere
Vorbedingung fiir kiinstlerisches Schaffen vorhanden war, brauchten die Griechen nur die
Augen zu Sffnen und ihre Natur walten zu lassen, welche der Kunst nun auch die stirksten
positiven Fordernisse bot.

Wir rechnen hierzu die notorische Schénheit der Rasse und die bald und rasch zur Hohe
gelangte agonistische Gymnastik, deren Betrachtung ihnen das anatomische Studium ersetzte,
ferner die entschiedene Vereinfachung und Schénheit ihrer Tracht, welche dem Leibe folgt.

Zumal aber kommt hier endlich die groBe zentrale Eigenschaft dieser Nation, die sich nur
umschreiben 13Bt, tatsichlich im héchsten Grade zum Vorschein: die Verbindung von Freiheit
und MaBhalten, welche allein Lebendig-Ideales schaffen konnte, jener sofortige Respekt der

” - 99

und Mon-
strosen

Dessen ver-
einzelte Reste

Die Techniken

Schinheit der
Rasse und der
Tracht



Die bildende Kunst

Kunst nicht bloB vor Géttern und Menschen, sondern vor sich selber. Es ist jene so vielgepriesene
Sophrosyne, die sich in der besseren Zeit des Staatslebens als Gehorsam bei starker individueller
Entwicklung darstellt, und die sich leider im Staate nur gar so hiufig vermissen lieB. Hier
aber liefert fiir sic besonders auch nachtriglich den stirksten Lebensbeweis die lange Dauer
der Kunsthhe: es folgt nicht wie auf Raffael und Michelangelo ein sofortiger Manierismus
mit miithsamen Herstellungen der Kunst durch Eklektiker und Naturalisten.

Ohne knechtische Vorschrift, durch freie Aneignung pflanzt sich die Kunst von einem Ge-
schlechte zum anderen fort. Schon im Mythus spiegelt sic sich — anders als im Orient — als
eine Sache groBer Individuen. Wir treffen hier zuerst Geschlechter: Kyklopen, Daktylen,
Telchinen ; dann vom Gott Hephistos an die Heroen der Kunst: Didalos, Trophonios, Agamedes.
Schon frithe tauchen weiterhin historische Kiinstlernamen mit Traditionen von Schiilerschaft
auf, und endlich finden sich beriihmte, ganz freie, iiber viele Stidte verteilte Kiinstler und ihre
Schulen. So setzt sich die mythische Freiheit und Vielheit der Utspriinge fort; gerade aber,
weil nicht ein Kiinstler und seine Schule die ganze Kunst nach sich zieht, ist die Kunst vor dem
genial Hingeworfenen bewahrt. Das Subjektive darf sich nicht vordringen; wir konstatieren
bei den Griechen eine ginzliche Abwesenheit der Sensation, des Willkiirlichen, des forciert
Individuellen, des Geniestreichs.

Man wird nun ewig fragen: Wie entstand diese reine Bliite menschlicher Bildung: Wie
behauptete sich diese Freiheit im Gesetzlichen und diese Gesetzlichkeit im Freien:

Die anfingliche Beschrinkung der Darstellung auf das Tempelbild oder Kultbild wiirde das
Phinomen nicht erkliren; denn Andacht ohne Schénheitssinn schiitzt nicht vor dem Fratzen-
haften und jedenfalls nicht vor dem Plumpen und Unschénen. Entscheidend wird eher sein,
daB die Kunst sich zur Belebung ihrer Gestalten erst aufmachte, als die Poesie ihre Aufgabe
schon vollbracht hatte. Die Sehnsucht nach dem lebendig Bewegten regte sich schon friih;
fiir sie zeugen die goldenen und silbernen Hunde des Hephistos vor dem Palaste des Alkinous
und der den Schild des Herakles umschwebende Perseus bei Hesiod. Aber die Gestalten der
Gotter waren im poetischen und populiren BewuBtsein schon zur héchsten Phantasieschénheit
durchgebildet, e¢he die Kunst an ihre Arbeit ging. Das Stammeln blieb ihr in dieser Bezichung
ginzlich erspart. Und nun gab diese Poesie zugleich auch das Beispiel einer hohen Gesetz-
miBigkeit, eines Stils. Und schon existierte die iltere Chorlyrik und lehrte ebendasselbe.

Theologie und Priestertum haben nichts zur Kunst zu sagen gehabt, deshalb, weil sie (im
Sinne der orientalischen Nationen) nicht vorhanden waren. Was aber der Tempel resp. die
Polis wesentlich zum Gedeihen der Kunst beitrug, war der monumentale Wille. Es waren
hdchste Aufgaben richtiggestellt, das Materielle ernst und kostbar, der Aufwand fiir Zeit und
Ort groB, soweit wir tiberhaupt schlieBen kénnen.

Die hieratische Einwirkung beschrinkte sich offenbar darauf, daB erstens jeder Tempel
nichts Geringeres, Unbelebteres haben wollte als der andere und somit ein Wetteifer bestand,
durch den eine rasche Ausgleichung innerhalb der einzelnen Gegenden der griechischen Natio-
nalitit bewirkt wurde, — daB aber ferner auch jeder Tempel an demjenigen Grade ernster
Gottlichkeit seiner Bildwerke festhalten wollte, der anderswo erreicht war, wodurch doch
ein heilsames Retardieren in die Kunstentwicklung kam. War dann die Gottheit in irgendeiner
Auffassung mit Eifer und Glanz verehrt worden, so ging man gewiB nicht gern davon ab. Auch
hier also Entwicklung im Sinne der Sophrosyne als Verbindung von Freiheit und MaBhalten.

GewiB aber hat bei den Griechen die Kunst schon sehr frith unabhingig von den Forde-
rungen der Religion und der Prachtliebe der Michtigen um des bloBen Gefallens willen ge-

I00

Das Erwachen der Kunst

schaffen. Sie entsprach dem enormen quantitativen Kunstbediirfnis der Nation, dem Verbild-
lichungsbediirfnis, das wir von den frithesten erhaltenen Vasen bis auf die anathematischen
Gruppen der Bliite und Nachbliite verfolgen und bis zum pergamenischen Fries, wo die Skulptur
eigentlich die Architektur vollig tberwiltigt.

Und nun konnen wir noch eine allerstirkste duBerliche Triebkraft benennen: es ist dies Das Agonale

die Anwendung des Wettkampfes (Agon) auf die Kunst. Dieser duBert sich als Wetteifer der
Aristokratien, Tyrannien, reichen Kolonien, das Schonste oder Prachtvollste bei sich daheim
zu besitzen; als Wetteifer der Staaten und Einzelnen, an die panhellenischen Weihestitten
womdglich das Herrlichste zu stiften; als Agon von Tempel gegen Tempel, wovon soeben
die Rede war, und in den wahrhaft agonalen Arbeiten der Kiinstler nebeneinander, wenn auch
nicht (wie z. B. im Drama geschah) in Konkurrenz. Und dazu kommt noch als eine Hauptsache,
daB die Kunst schon von Anbeginn das Gymnastisch-Agonale, von dem so vieles zu lernen
war, in vollem Schwunge antraf, es studieren und von da aus Gotter und Menschen darstellen
konnte.

II. DIE KUNSTGATTUNGEN

1. Die Skulptur

Fiir die Skulptur stellt sich vor allem als Fordernis im Vergleich mit den Heiligtiimern Der Tempel

anderer Nationen und Religionen der griechische Tempel in seiner Eigenschaft als Haus und
Triger der Bilderwelt ein. Das schénste denkbare Zusammenwirken von Architektur und
Skulptur zeigen die Giebelgruppen. Gern wiilten wir, wie lange am Tempelgebiet Malerei
und Relief mit der Freiskulptur konkurriert haben. Als diese siegreich war und als erlauchtes
Thema den Hauptmythus des betreffenden Heiligtums darstellen durfte, da schuf sie im Agineten-,
im Parthenongiebel usw. jene Wunderwerke der Komposition und der Lichtwirkung, in denen
die beiden Hilften in schon aufgehobener Symmetrie sich das Gleichgewicht halten und, unter
sich gleichwertig, nach einem herrschenden Mittelpunkt ansteigen. Und dazu kamen, als Teile
der Tempelarchitektur, noch der duBere und der innere Fries, die der Grieche nach ihrem
plastischen Bilderschmuck Figurentriger (Zwgépor) nannte, es kamen dazu die Metopen und
die Akroterien, die, wenn bei den Griechen auch noch mafBvoll gehalten, doch mit Palmetten,
Greifen und anderen Géttertieren, Niken oder Moiren ausgestattet sind.

Die Vorhalle und die iibrigen Hallen waren mit Anathemen im weitesten Sinne oft ganz
angefiillt, von der Freigruppe bis zur bloBen erbeuteten Waffe, besonders dem Schilde. Hier
standen Statuen der Tempelgottheit selbst, ihrer Nebengottheiten, ihrer Priester und Prieste-
rinnen, auch der Stifter und der Heroen des Ortes, auBBerdem aber auch Throne, Klinen, Leuchter,
Tische, Dreifiie, Altire, Urkundenstelen und Andenken aller Art.

Auch im Innern, dem durch eine Dachdffnung wird haben Licht zugefiihrt werden kénnen,
da die Offaung der Tempelpforten fiir die Beleuchtung nicht wiirde gentigt haben, befand
sich eine Menge von Anathemen. Es waren Statuen der mitwohnenden Gétter (8eoi ovovvaor),
bisweilen der ganzen mythischen oder allegorischen Verwandtschaft der Tempelgottheit, die
gemeinsam oder allmihlich hingestiftet waren, besonders aber solche dieser Tempelgottheit
selbst aus verschiedenen Zeiten, vom Xoanon abwirts und unter ihren verschiedenen Bei-
namen (&émxkMoeg), wodurch die Kunst den Vorteil hatte, eine und dieselbe Gottergestalt
in verschiedenen Auffassungen darstellen zu kdnnen; auch Bildnisstatuen fehlten nicht. Die
Hauptsache aber war das Tempelbild, das sich auf einem gleichfalls oft reich geschmiickten

101



Bedeutung der
Sfiihrenden
Stellung der
Skulptur

Wunsch nach
Vergegenwarti-
gung der Gotter

Die bildende Kunst

Piedestal (Bdpov), meist frei umgehbar und nur selten an die Tempelwand angelehnt erhob.
Diese freie und isolierte Aufstellung des Hauptbildes, das man weder durch eine Nische mit
der Architektur des Tempels in Verbindung brachte, noch als Relief aus derselben hervortreten
lieB, ist fiir dic Entwicklung der griechischen Kunst von hohem Wert. Mit ihr gehorte die
Hauptaufgabe der Freiskulptur. Man halte damit zusammen, wie die dgyptische Skulptur
wesentlich am Bau klebt; selbst wo die Statuen getrennt von Winden und Pfeilern sitzen, fiihlt
man doch, daB sie noch dazu gehdren, und ohnehin ist ihre Stellung noch so, daB sie wie Bau-
teile wirken. Mehrmals ist das Kultbild von zwei begleitenden Gottheiten umgeben — be-
sonders Praxiteles licbte die Trinititen, — so daB Demeter mit Kore und Jakchos, Apoll mit
Artemis und Leto, Zeus mit Hera und Athene, Athene mit Asklepios und Hygieia dargestellt
war, — zu geschweigen der in kleinem MaBstab beigegebenen Figuren des Bildhauers, der
Tempeldienerinnen, siegreicher Feldherren usw. zu FiiBen des Hauptbildes, was alles natiirlich
je nach GroBe und Stoff des Bildes sehr verschieden war.

In der Umgebung des Tempels standen im Freien der oft sehr reich mit Reliefs geschmiickte
Brandopferaltar und die iibrigen Altire, und iiberhaupt war der ganze Tempelhof (mepiBohog)
mit seinen Propylien, Stoen, Nebengebiuden, Nebentempeln verwandter Gottheiten und der
Tempelgottheit mit speziellen Beinamen eine Stitte fiir weitere Kunstwerke aller Art. Hier
waren Gemildehallen, sog. Leschen — auch in den Tempeln befanden sich iibrigens hingestiftete
Tafelbilder, — mythische Griber, Statuen — selbst reihen- und alleenweise — von Géttern,
Heroen, Helden, Staatsminnern, berithmten Frauen, Wettsiegern, auch Tierbilder und Gruppen
auf Lang- oder Halbkreispiedestal, dies alles im MaBstab gleichfalls sehr verschieden, und dann
etwa noch ein KoloB der Tempelgottheit, wie die Athene Promachos der athenischen Akro-
polis, —und dazwischen sah man heilige Pflanzen, Quellen und Tempeltiere, die sich frei ergingen.

VerlieB man das groBe Heiligtum, um in die Stadt hinunterzugehen, so fand man auch hier
tiberall kleinere Tempel (oikfuara, sacella) und geschlossene Bezirke (teuévn) von Heroen;
die Hauptstitte der Skulptur und Malerei aber war die Agora mit den sie rings umgebenden
oder in ihrer Nihe befindlichen Stoen, welche oft wieder der Zugang zu Tempeln und anderen
offentlichen Gebiuden waren. Voll von Skulpturen waren auch Theater, Stadien und Gym-
nasien, und vor der Stadt kamen die GriberstraBen mit ihren Monumenten, welche gleich-
sam die Bekrinzung des Grabes mit Blumen monumental verewigten bis zum reichen Grab-
relief und zum zierlichen Sacellum. Gotterbilder befanden sich in den Quellenheiligtimern
und Grotten, und heilige Haine mit einem Tempel als Zentrum waren oft reich mit Statuen
angefiillt; von dem Reichtum an Skulpturen vollends, der an den groBen Agonalstitten mit
ihren Athletenstatuen, Siegergruppen usw. vorhanden war, machen wir uns kaum einen Be-
griff. Es war ein zweites Volk in Erz und Marmor da, und es ist, als hitte diese Kunst unendlich
Vieles hervorbringen miissen, damit noch beim Anblick der Reste die Nachwelt iiber den Reich-
tum der Nation und iiber den ernsten monumentalen Willen staune, den sie mit diesem Auf-
wande verband.

Fiir das Phinomen nun, daB in dieser Kunst der ideale Stil verhiltnismiBig leicht die Ober-
hand gewann, sind einige 4uBere Fordernisse aber zu betrachten. Vor allem war sie eine religidse
und somit, wie jede religise Kunst, auch z. B. die igyptische, eine dem vollen Realismus
abgewandte, mindestens auf das Konstante angewiesene. Thre nichste Aufgabe war die Gétter-
bildung. Diese war sehr friih mdglich, insofern sie in der Phantasie des Volkes schon vorhanden
war. Thren allerersten Ausgang aber mag die Ubung der Gétterbildung in uralter Zeit beim
hiuslichen Herde genommen haben. Hier hatte man zuerst die Toten begraben und verehrt

102

Die Kunstgattungen

und daneben vielleicht von Anfang an die Herdflamme (¢otia); als Konsequenz des Polytheismus
mochten sich dann allmihlich, je nach dem Bediirfnis der Anrufung und der Erinnerung an
geleistete Hilfe, auch als Erbschaft von Verwandten, eine Anzahl kleiner Géotterfiguren an
dieser Stelle zusammenfinden. AuBerdem aber war auch das Grab ein Ort, wohin Gétter-
figurinen gestiftet wurden.

Freilich ist es nun sehr merkwiirdig, daB der griechische Mythus von dem vielen vorhandenen
Bildwerk gar keinen Gebrauch macht, so wie auch vom Tempel, als deutlichem baulichen
Lokal nicht oft die Rede ist. Homer in dem vermutlich doch schon bilderreichen IX. Jahr-
hundert spricht von keinem Bild; die Gétter selber erscheinen bei thm noch. Aber unabhingig
von allem Mythus scheint die Sitte des Bilderstiftens im Volke bestanden zu haben, und nun
ist wichtig und entscheidend, daB das Anathem seiner Natur nach auf bestindige Wiederholung
der Bilder einer und derselben Gottheit hindringte, von der man Hilfe wiinschte oder genoB.
Indem sich nun in den Tempeln und ringsum durch bestindiges Hinstiften eine Masse von
Bildern der betreffenden Tempelgottheit aufsammelte, muBte sich notwendig eine Verschone-
rung und Veredelung des Typus derselben ergeben.

Fiir die Entwicklung der Idealformen aber war es weiterhin entscheidend, daB das Banner
nicht die Malerei, sondern die Skulptur fiihrte, welche gendtigt ist, alles innerhalb der einen
menschlichen Gestalt abzuschlieBen und sich fast rein auf die Form zu beschrinken. Der einzige
und natiirliche Ausdruck des Geistes ist hier der menschliche Leib, und nun bewihren denn auch
die Griechen ein rastloses und endlos reiches Bemiihen, alles Geistige: Gotter, Menschen,
abstrakte Eigenschaften, Ortlichkeiten, Naturereignisse usw. in tausend menschlichen Bil-
dungen darzustellen.

Nicht in der Skulptur allein freilich, sondernin jeder Gattung und von jeher muBte die Dar-
stellung, damit das Geistige als solches spreche, vom bloB Zufilligen, von der gemeinen Wirk-
lichkeit, welche jenes Leben nur verhiillt zur Erscheinung bringt, abschen und die hundert
Nebensachen, welche es iiberwuchern, weglassen. Die Skulptur aber insbesondere ist als solche
zu weit groBerer Vereinfachung der Form gendtigt als die Malerei. In dieser ist die Illusion
erlaubt, ja sie kann ein hohes Wirkungsmittel sein, in der Skulptur dagegen niemals. Und
in diesem Sinne ist die Skulptur die wesentlich idealistische Kunst, wihrend die Malerei durch
Licht und Hintergrund und Fiille der Bezichungen eine ganz andere Gesamtrechnung hat;
Rembrandt kann bei durchgehender HiBlichkeit der Formen einen idealen Gesamteindruck
machen.

Vor allem muB der Wunsch, sich die G&tter zu vergegenwirtigen, ganz anderer Art gewesen
sein als in dem knechtischen Orient, und zwar vor allem viel freier von allem Miissen. Be-
sonders stark wirkte hier der Umstand, daB die Poesie schon vorher so michtig auf die Herrlich-
keit der Erscheinung der Gotter hingewiesen hatte, und in ihrem Gefolge kamen noch alle
halbgsttlichen Wesen, die Allegorien, die dienenden Gottheiten (6eol mpémorot) und alle
Gestalten der heroischen Welt.

Da man ferner vom Wiist-Symbolischen frei und rein auf die Menschengestalt angewiesen
war, konnte man von Anfang an fest auf die Natur bauen und tat es auch, wie gerade die frithsten
erhaltenen Reste durch ihren anatomischen Naturalismus lehren. Die Gétter sind ideale Men-
schen. Die Kunst konnte vollig frei schaffen und beschrinkte und vereinfachte Trachten und
Attribute immer mehr, lieB aber dafiir den Charakter walten. Hier ist der Leib alles; was da-
gegen z. B. die Agis der Pallas eigentlich ist, das begehrt die Skulptur kaum selber zu wissen,
geschweige uns zu sagen.

103

und ihrer indi-
viduellen Ver-

schonerung in

den Weih-

geschenken

(Anathemen)

Anthropomor-
phismus



Die bildende Kunst Die Kunstgattungen

Und diese Nation durfte es nun auch mit Staunen erleben, wie ihre Kiinstler immer héhere Der Konsensus

Krifte entwickelten in der Verwirklichung der Gétter, und wie die Gotter immer schéner ]Qi'i;”’[f{e‘;cll_“'

Das Trachten  AuBler in der Einzelform aber suchte man die Wahrheit noch anderswo, nimlich in der
ach Lebontie Lebendigkeit in Haltung und Gebirde, und auch in dieser war man nicht durch heilige, traditio-

e nelle Gesten gehemmt, wie die Kiinstler des Orients. Diese mit allen Mitteln erstrebte Lebens-
fihigkeit geht der Idealitit voraus als griindlicher Bruch mit dem Konventionellen. Zuerst
duBert sie sich in der Bewegung der Arme und FiiBe, welche friih anders als bei den Orientalen
ist, das frithe Athletenbilden. Bei diesem war man auf die Form, weil und wie sie lebendig ist,
angewiesen, und diese Ubung — ein Unikum in der ganzen alten Welt — muB der Starrheit
auch der alten Gottertypen ein Ende gemacht haben.

Hoéchst bezeichnend ist hier, daB der Kopf am lingsten konventionell und, nach unseren Be-
griffen, unschén und unlieblich bleibt. Wihrend schon die ganze Gestalt der hochsten Voll-
endung und in ihrer Vielheit dem gréBten Reichtum und der schénsten Komposition nahe ist,

wurden. Und mit und durch die Griechen erlebten es seither alle anderen Kulturvdlker; die
Griechengétter sind hinfort schon fiir alles darzustellende Géttliche und Erhabene aller Reli-
gionen, und die griechischen Gétterideale sind daher ein welthistorisches Faktum.

Wir stehen vor der bedeutenden Tatsache, daB bei vélliger kirchlicher Freiheit ein Kon-
sensus in Sachen des Idealen mdglich war, nicht als religidse Schranke, sondern positiv als
Wille nach einem bestimmten Schénen.

Diese Idealformen aber sind nicht sowohl die allgemein wahren oder hiufigen, als die all-
gemein ausdrucksfihigen fiir das geistige und sinnliche Leben, und deshalb sind sie, obwohl
unter sich unendlich verschieden, die allgemein schénen.

formen

So ergibt sich beispiclsweise die Behandlung des Gesichts aus dem Zusammenwirken von Die Physio-
plastischen Notwendigkeiten, resp. Wiinschbarkeiten mit der physiognomischen Uberzeugung, f;l"r‘;;'t’;f:leff‘
wihrend es zweifelhaft bleiben mag, wieweit dieses Gesicht wirklich in der Natur vorkam. Gesicht
Vor allem ist die Maske, im Verhiltmis zum Ganzen betrachtet, gréBer als in unserem Typus.
Klarheit, Ruhe, Leidenschaftslosigkeit, Intelligenz und Wille sprechen schon aus dem weiten
Hervorragen der runden Stirn und des Nasenriickens iiber den Rest des Gesichtes (fig evfeia,

TeTpdywvog), der mit ihr in gerader Linie zusammen ein Stiick und eine Lichtmasse bildet.
g

behauptet sich in ihm noch ein gutes Stiick Typus und dabei das starre Licheln, welches bei den
Vorgingern offenbar als Andeutung des Lebens als solchen passiert hatte.
Zuriickdeutung Zu der oben erwihnten Beschrinkung der Attribute und Trachten gehort auch die Zuriick-
d;: g?:é?fc’ . deutung der Gétter in ein jugendliches Alter, die schon frither und in sehr bezeichnender Weise
Alter versucht wurde.
Die Vielheit ~ Hervorzuheben ist auch, daB das Nebeneinander einer Menge von Statuen einer und der-

der Statuen oolp ey Gottheit, das wir oben als so wichtig fiir die Veredlung der Gotterbildungen erkannt

ie Crsache dor haben, bei den Griechen nicht etwa wie bei den Agyptern zur Identitit fithrte, sondern dazu,
daB dieselbe Gottheit entsprechend den verschiedenen Stiftungen in verschiedener Grofe,
verschiedenem Stoffe und einer ganzen Fiille von Stellungen, Gebirden, Bekleidungen, Alters-
stufen vorhanden war. Zu Typen wurden eine Anzahl dieser Gedanken erst in der Folge, in-
dem sie vorzugsweise nachgeahmt und durch die RSmer uns iiberliefert wurden. Und darunter
herrschten nicht notwendig die schénsten vor, sondern diejenigen, welche in Marmor am chesten
zu erreichen waren. Von der so viel freieren Komposition in Erz, Gold-Elfenbein, Akrolith haben
wir bei weitem unbestimmtere Kunde und Kopien hochstens in kleiner Bronze und auf Miinzen.

Die wichtigste positive Quelle des Idealen aber bleibt es, daB man, um das Geistige als
solches vollkommen geben zu kénnen, die sinnliche Erscheinung mit groBter Begeisterung
als eine lebendige erfaBte und studierte. Man wurde aller Elemente des iuBeren Lebens michtig,
um das geistige Leben ganz frei geben zu kénnen. Dahin gehért es, daB man das Schéne aus
vielen einzelnen Individuen zusammensuchte. Aber aus dem bloBen Durchschnitt oder Kanon
wire es noch nicht erwachsen, wenn nicht zu alledem das absolut Exzeptionelle hinzugekommen
wire: jener michtige innere Zug zum Schénen, der uns ewig ein Mysterium bleiben wird.

Fordernd fiir die Annahme der idealen Kunst durch das Volk mag mittelbar die allgemeine
Erhebung der Nation im V. Jahrhundert und hie und da auch das Pathos beim Ersatz fiir die
im Perserkrieg untergegangenen Gétterbilder mitgewirkt haben. Die Religion tat jedenfalls
das wenigste dabei; der Zeus des Phidias und die anderen groBen Gebilde sind schon in einer
relativ ungliubigen Zeit entstanden, als Anaxagoras lehrte. Die Hauptsache aber war, daBl
die damaligen groBen Meister eine Uberzeugung fiir ihre Neugestaltung der Gotterwelt zu
erregen, den Willen von Bevélkerungen dafiir zu erwecken vermochten. Dics kann cinem
Phidias und Polyklet nur durch das Vorweisen von Modellen und von fertigen Arbeiten gelungen
sein, die man mit den von der Perserverwiistung verschont gebliebenen Werken der ilteren
Kunst, einer gewiB stattlichen Hera in Argos und einem Zeusbilde in Olympia usw., vergleichen
konnte. Man konnte diese ilteren Bilder nun offenbar nicht mehr schén finden, und nachdem
man bisher das Kolossale gehabt, erkannte man jetzt das GroBe.

104

Die Stirn mit ihrem scharfen unteren Superziliarbogen ist relativ niedrig; eine hohe Stirn wiirde
bei der ohnehin groBen Maske eine ganz andere Schidelform, besonders ein gréBeres Occiput
nach sich ziehen, und die Griechen verschmihten die mandelfsrmigen Kopfe, die von der
Stirnspitze bis zum Occiput gehen, wie sie Canova hat. Das Profil des Gesichtes gehdrt mit
dem Profil des ganzen Kopfes in einer ganz anderen Weise zusammen als in unserem Typus.
Die Augen sind tiefliegend und weit vortretend, besonders der innere Augenwinkel liegt
tief; der Bulbus ist so gewdlbt, daB er auch im Profil stark wirkt; das obere Augenlid scharf
umrissen; Augapfel und Augstern waren in der ilteren Kunst farbig, spiter wurde der Schatten
cher plastisch hervorgebracht, und fiir den Ausdruck des Schmachtenden (9vp6v) diente noch
eine spezielle Bildung der Augenlider. Auch der Mund ist tiefwinklig und fiir die Profilansicht
weit vortretend, seine Offnung sanft, die Oberlippe kurz (xefhn \emtd), die Lippenbildung
im ganzen zeigt bei den Gottern starke Verschiedenheiten. Das Kinn ist rund und grofBartig,
selten mit einem Griibchen versehen, das Ohr schon und fein.

Das Haar zeigt die verschiedensten Formen, von der alten assyrisierenden Art an bis zur
hochsten Freiheit und Vielgestaltigkeit und der wunderbarsten Wirkung. Kraus ist es bei den
Epheben, struppig bei unedleren Satyrn und Barbaren, frei wallend und aufs schénste gesammelt
zeigen es die Aphroditen von der knidischen an, herabwallend hat es Hera, oft ist es feingewellt,
oft in einen Krobylos zusammengefaBt, wie bei Eros, Apollon, der kapitolinischen Venus,
in besonders reicher Fiille haben es Zeus und die Wassergotter; Diademe und Krinze von
Blittern, Blumen, Trauben usw. schmiicken es oft aufs zierlichste. Auch der Bart zeigt die
ganze Entwicklung von der assyrisierenden RegelmiBigkeit an bis zur freien GroBartigkeit des
Zcusbartes. Weder gepflegtes noch ungepflegtes Haar nimmt sich in der Wirklichkeit je
so aus. Uberhaupt gehen die Alten mit den Formen sehr frei um, ohne daB doch deren hchster
Lebensfihigkeit der geringste Eintrag geschieht.

Dasselbe 1Bt sich vom Leibe sagen, fiir den die verschiedenen Epochen ihren verschiedenen Leib

Kanon vom Derben bis ins Schlanke gehabt haben: alle Formen werden mit Zhnlicher idealer Frei-
heit gehandhabt wie die des Kopfes und sind dabei doch véllig lebendig und von vélliger Wahrheit.

105



Satyrn

Seewesen

Allegorien

Das
Momentane,
die leise Trauer

Gewandung

Weibliche
Gewandstatuen

Das Nackte

Die bildende Kunst

Scheinbar spielend leicht ist die Abstufung von den Gottern zu den Satyrn und von diesen
zu den Athleten durchgefiihrt. Mit der Satyrnwelt bildete sich eine Schénheit und Idealitit
zweiter Klasse aus, eine Welt des sinnlich Heitern, bis ins Minadische, und dazu kam gleich
auch ihr Gegenstiick, die mehr ins Diistere gehende Welt der Seewesen. Und dies geschah
erst im IV. Jahrhundert, als mit Skopas und Praxiteles die groBe SchluBredaktion der gott-
lichen Gestalten erfolgte.

Hier moge auch der Freiheit in der Darstellung der Personifikationen, der sog. Allegorien
gedacht sein. Es entstanden die gefliigelten Wesen (Eros, Nike usw.), die hier unendlich viel
schoner sind, als bei den Asiaten, ferner die Kentauren, Pane, Tritone, Greife. Diese Wesen
stehen vollkommen lebensberechtigt vor uns; mit so harmloser Schénheit und Unbefangenheit
setzen die menschlichen und die tierischen Formen aneinander an.

Dazu beachte man den Ausdruck des Momentanen in den Ziigen des Kopfes, in Stellung
und Bewegung der ganzen Gestalt, — oft nur leise sprechend und dabei doch von hochster
Wahrheit und Schonheit; man merke auch auf den Schimmer von Trauer in den schonsten
Gotterkdpfen (denn die Gétter sind ewig, aber doch nicht Herren des Schicksals). Diese Ge-
stalten sind um den Beschauer im hdchsten Grade unbekiimmert; abgesehen vom eigentlichen
Kultbilde glauben sie sich alle ungesehen und unbelauscht. Wie bei der hochsten Kunst doch
eine vollige Naivitit bestehen kann, lehrt ein Blick auf die Giebelstatuen des Parthenon.

Die Gewandung ist das tausendfache Echo der Gestalt (Goethe). Friihe wurde auf alle Stoff-
pracht im Sinne der assyrischen Kunst verzichtet; man hat es mit den vereinfachten Stiicken
der ohnehin einfachen minnlichen oder weiblichen Tracht zu tun, die iuBerst frei nach dem
Bediirfnis der schonen Erscheinung und der Verdeutlichung der Bewegung gestaltet wird, so
daB oft der Gang des Gewandes bis in seine Enden gar nicht nachzurechnen ist. Der verschiedene
Stoff ist oft vom schwersten bis ins feine vollkommen und doch ohne Raffinement in der Be-
handlung des Materials ausgedriickt; bei einzelnem aber (z. B. den Gewindern der Amazonen
oder der parthenonischen Frauen) 1iBt sich, so gut wie von einer Idealitit des Ganges und der
Komposition, auch von einer besonderen Idealitit des Stoffes sprechen. An dem Gewande
ist wenig Schneiderarbeit, nichts Genihtes oder Gekndpftes; es sind quadratische oder runde
(oder in Form von Libellenfliigeln gefertigte:) Tuchstiicke, welche erst zum Gewande werden,
wenn man sie anzieht. Das Kleid ist etwas Getragenes, das den Leib nicht parodiert, kein
Futteral fiir ihn, wie die Rohren und Sicke, in welchen wir gehen; vielmehr driickt es in den
aufliegenden glatten Teilen wie in den tiefen Schatten rein nur die Gestalt und ihre Bewe-
gungen aus.

Ganz besonders ist an die Fiille von weiblichen Gewandstatuen zu erinnern, mogen es Tempel-
bilder von Géttinnen oder Darstellungen von Musen, von Priesterinnen usw. sein. Hier ent-
faltet sich ein Ubereinander und in der schénen Folge der Gewinder, in dem bisweilen vor-
kommenden Durchscheinen des unteren durch das obere, in der Halbverschleierung des Hauptes
durch ein tibergezogenes Gewand, in der manchmal doppelten Giirtung und in der Emporfassung
des zu langen Chitons zum faltenreichen Kolpos ein wahrhaft wunderbarer Reichtum der
herrlichsten Motive.

Die Bewaffnung der Gétter ist oft, z. B. beim Ares Achill des Louvre, auf den bloBen Helm
beschrinkt. Die Kunst stellt das Unorganische nicht gerne dar und rechnet darauf, auch mit
einer bloBen Andeutung verstanden zu werden.

Vor allem aber durfte diese Kunst es sich zutrauen, das Nackte zar Herrschaft zu bringen.
Aphrodite hatte in der fritheren Dichtung ihren Giirtel und ihre von Chariten und Horen

106

Die Kunstgattungen

gefertigten Gewinder, welche in allen Frithlingsblumen gefirbt waren, — jetzt verlieB sich
die Kunst auf die reine Gestalt allein.

Bei aller Freiheit aber bewahrt die Kunst die groBte Zuriickhaltung gegeniiber aller phan-
tastischen Willkiir. Diese bleibt vllig abwesend und kein einziger Ausfall in das Genial-Wiiste
findet statt. Nachdem jene SchluBredaktion der Géttertypen im IV. Jahrhundert geschehen
war, wurde das einmal errungene Treffliche in den Motiven und Typen wiederholt und fest-
gehalten, nicht nur weil es hdchst vorziiglich war, sondern weil man kaum mehr anders konnte.
Die Kunst verzichtet auf materielles Neuschaffen, empfindet aber dafiir das Vorhandene stets
neu, und hierin wird die Genialitit erkannt, und auch hier ist fiir die Griechen, wie bei der
Ubereinstimmung in den Formen der freiwillige Konsensus bezeichnend; Ahnliches werden
wir auch bei den Formen der Poesie kennenlernen.

Neben der Darstellung des Idealen entwickelt sich nun auch die des Individuellen. Auch
diese war im Orient lingst bekannt. Wie unendlich vieles PortritmiBige findet sich nicht als
kaum vortretendes Relief aus den Winden von Ninive und Persepolis herausgemeiBelt. Und
dann haben wir die igyptische Kunst mit ihren teils freien, teils angelehnten sitzenden und
stehenden Kénigsbildern, ihren Grabstelen mit fast freier Rundskulptur und Werken, wie der
igyptische Schreiber im Louvre. Hier sucht und erreicht die Kunst oft das Scharfindividuelle.
Nirgends aber auf der Welt ist die Darstellung des Individuellen so entstanden wie bei den
Griechen. Hier ist nimlich das Entscheidende fiir die Portritbildung, daB sie mit dem Athleten-
bilden beginnt, mit der ersten Siegerstatue, die zu Olympia schon 558 v. Chr. aufgestellt wurde.
Das Wesentliche dabei ist, daB das Individuelle hier nicht mit der Ahnlichkeit der Gesichts-
ziige, sondern mit der Verewigung der ganzen Gestalt in irgendeiner charakteristischen Be-
wegung, vielleicht im Momente des Sieges, zur Welt kommt. So wurde das Athletenbilden
zum zentralen Faktum erstens fiir das Bilden des Individuellen iiberhaupt und zweitens fiir die
Belebung des Idealen. Das Athletenbilden machte die ganze Kunst nicht bloB des lebendigsten
Charakterisierens fihig, sondern iiberhaupt zu allen Aufgaben gelenk; auch die Amazone
ist die ideale Athletin. Am Ende aber wurde die Athletenstatue selbst aus einem Denkmal
zum freien Objekt der Kunst, und wir bewundern in der spiteren, bloB um der Schonheit
willen erfolgten Ausbildung und Wiederholung bestimmter Athletentypen, z. B. im Diskobol,
den Athleten als solchen in seinen schénsten Erscheinungsweisen.

Was die iibrigen Portritstatuen betrifft, so weiBl man jetzt, daB schon frith Statuen, welche
irgendwie — wenn auch nicht eigentlich ikonisch — den Verstorbenen darstellten, an oder
in Gribern aufgestellt wurden. Am Grabe wird auch das Ikonische am chesten begonnen haben.
Wann aber hat zuerst eine Polis Ehrenstatuen fiir Krieger, Staatsminner, Redner und Dichter
dekretiert: Auch hier hat das Griechentum das Hochste erreicht.

Nur mit einem Worte moge hier auch der Genrefiguren, der Kinder usw. und der Tier-
bildungen Erwihnung getan werden, welche fiir sich wieder eine neue Welt der kiinstle-
rischen Darstellung ausmachen.

Und nun die plastische Darstellung des Vielen, die Komposition. Auch hier ist der Orient
vorangegangen; aber Agypten und Assur fehlt der Mythus und seine schone Vielgestaltigkeit;
statt dessen finden wir an den Winden, Pfeilern und selbst Siulen lauter Konigschronik und
Ritualien, d. h. es herrscht lauter Erzihlenmiissen, die Kiinstler sind an sachliche Vollstindig-
keit und ewige Wiederholung gebunden, und das Relief, das seinem Stil nach eigentlich ganz
Teppich ist, flieBt mit der Architektur zusammen und liuft wie eine Schrift oder wie ein
Ornament dariiber hin.

107

Freiheit vom
Genial-Will-
kiirlichen

Das
Individuelle
und seinBeginn

Das
Athletenbilden

Portrdtstatuen,
Genrefiguren
usw.

Die
Komposition
bei den
Orientalen



Vorarbeit fiir
die Kampfes-
darstellungen
durch das Epos

Darstellung
friedlicher
Szenen

Die bildende Kunst

Den Griechen dagegen kommt hier, wie bei den einzelnen Gestalten, vor allem die groBe
Vorarbeit zugute, welche die Poesie erledigt hatte. DaB bei den dargestellten Kimpfen nicht
gottgleiche Sieger gegen Gestalten der Nacht streiten, sondern daf} die Kimpfer, wer sie auch
sein mdgen, der Kunst als gleichberechtigt gelten, daB es hier ein Pro und Contra gibt, hat
seinen Vorgang in der homerischen Schilderung. Wenn wir z. B. in der Ilias lesen, wie Achier A
den Troer B tdtet, Achier C die Leiche an sich reiBien will, um sie zu pliindern, Troer D sich
an dessen Hiifte, wie er sich biickt, eine ungeschiitzte Stelle ersicht und ihn durchbohrt und end-
lich ein michtiger Kampf um die Gruppe entsteht, so erweckt dies beinahe den Anschein, als
hitte der Dichter bezweckt, der spiteren Kunst eines der Sujets, die wir an ihr gewohnt sind,
zu {iberliefern; werden doch auch bei ihr Hellenen und Troer, Lapithen und Kentauren, Helden
und Amazonen, Gétter und Giganten mit derselben Liebe dargestellt. Und nun hat die Kunst
fiir diese Darstellungen auch Formen geschaffen, wie sie der Orient nicht kannte. Bestand schon
frith zwischen den figurenreichen Kampfesdarstellungen und dem fortlaufenden Relief (und
schon dem bloB gemalten Friese) ein hdchst segensreiches Verhiltnis, so entwickelte sich nun
das Relief auf allen seinen Stufen, bis zum Kampf aller Kimpfe, dem zwischen Gottern und
Giganten auf dem Altare zu Pergamum; vor allem aber entstand, wovon der Orient keine
Ahnung hatte, die Giebelgruppe und die Freigruppe aus mehreren Figuren (Farnesischer Stier,
Laokoon usw.).

Und der Darstellungstrieb beschrinkte sich nicht auf die Kampfszenen. Auch aus Homer
lieBen sich Darstellungen aus dem zarteren Gebiete entnehmen; denken wir z. B. an die Gruppe,
welche Hektor, Andromache, Astyanax und die Dienerin bilden, oder daran, wie Thetis
sich zu Zeus setzt, mit der Linken seine Knie umfaBt und ihm mit der Rechten unter das Kinn
rithrt. Uberhaupt aber schreit der ganze Géotter- und Heroenmythus nach Verbildlichung, und
eine ganze Welt von fertigen Szenen, zum Teil der hchsten Schénheit, ward gewi8 schon
frith bildlich geschaut.

Auch abgesehen vom Mythus ist die Kunst schon sehr frithe, und zwar laut Homer selbst,
auf die Darstellung eines vielgestaltigen Lebendigen eingegangen und ist dabei (wie in den
Gribern von Beni Hassan) auf das Genrebild geraten. Wir erinnern hier wieder an den Schild
Achills, welcher lauter genrehafte Darstellungen enthilt, wihrend auf dem hesiodischen Schilde
des Herakles solche mit mythischen wechseln.

Die Kunstgattungen

des handelnden Konigs, Priesters oder Volkes wird damit den Menschen und den Gé&ttern an-
schaulich gemacht, den letzteren namentlich wohl, damit sie derselben eingedenk seien; der
Mensch ist dem Gott in jeglichem Sinne am nichsten im Augenblicke und im Habitus des
Kultus. So bilden denn, wie bereits gesagt, Ritualien schon in Agypten und Assur eine der
Hauptaufgaben der Vielskulptur. Uberhaupt stellte sich dieser Kultus der Kunst nicht als
Knechtschaft und wiistes Tun, sondern als Freude zur Verfligung; auch aus dem Orgiastischen
wihlte die dionysische Skulptur das Schéne.

GroB war der Reichtum an Statuen von Priestern und Priesterinnen; noch von den jetzt Statuen von

vorhandenen Gewandstatuen mégen viele dahin gehdren. Mochte das Tempelbild ein un-
genieBbares Xoanon sein — die Reihe von solchen Statuen konnte alles gut machen. So war
es vielleicht im Tempel der Eumeniden, in dem achiischen Kerynea. Die Figuren derselben
waren nicht grof, vielleicht hiBliche Puppen, aber am Eingange fanden sich weibliche Marmor-
statuen, welche Kunstwert hatten, und die Einwohner erklirten sie fir Priesterinnen der
Gottinnen.

Die hichsten Leistungen von Festchdren haben wir auf der athenischen Akropolis zu suchen. Die Kulrus-

Hier sind der Panathenienzug des Parthenon und an der Ballustrade des Nike-Apterostempels
die Niken, welche den Opferstier filhren und die, welche das Siegeszeichen riisten. Dies ist
die hdchste ideale Umdeutung einer Kultushandlung, die hochste Verklirung des Kultus
tiberhaupt.

Wollten wir nun noch die ténernen und ehernen Figurinen in gréBerem und kleinerem MaB-
stabe besprechen, in denen die Skulptur gewissermaBen ein zweites Leben lebt, wollten wir
von der Reduktion des Reliefs in der Gemme, im Intaglio wie im Cameo, und in der Miinze
handeln und dann auf die GefiBe und Gerite in edlem Metall, Erz, Marmor und Ton in ihren
verschiedenen Metastasen und Umdeutungen, z. B. auf den Kandelaber und auf den DreifuBl
in allen seinen Anwendungen kommen, so wiirden wir kein Ende finden.

2. Die Malerei

Von der vorgriechischen Malerei sind nur die dgyptischen Uberreste erhalten und hier meist ?as il‘lrzlsehen
hn_ er aler

nur Konventionelles und Geknechtetes, etwa mit Ausnahme der Darstellungen des gew6
lichen Lebens in den Gribern von Beni Hassan. Auch an Nachrichten iiber die Kunst des alten

Allegorisch-  Und endlich wagten die Griechen in grofien Freigruppen auBer dem Mythischen auch das - : g spieoy i Wy
F,g;f:f;;g: Allegorisch-Politische, indem sie historische Individuen mit ihren allegorisch personifizierten O"rler%ts fehle es, von .den‘ figurierten Teppichen der mesopotamischen Wirkerei abgese en%
Poleis oder mit den dieselben vertretenden Heroen zusammen darstellten oder, wie es Lysander ginzlich. Von 4“ griechischen Ma_lerel dage%en haben sich, auBer‘ ihrer Nachw1rk1;ng o
in seinem kolossalen delphischen Weihgeschenke hielt, die Sieger mit den siegverleihenden den Yasen und in den .Wandmaler'elen derhStI:adte — V.esuv ‘mi emlfehi;}in Gmfl.\t/l[n‘ll erelgn,
Géttern zusammenbrachten, und dazu kommen noch die agonalen Gruppen, zumal der Sieger VGt noch zahlre1che Nachrlchter} erhalten, ja es 1}slt gfm e(? fr mile{l B'?d;m e
auf seinem Viergespann, und die gewaltigen rein historischen : das Granikusmonument Alexanders Bluteze}t, b Polyg_not b1s.auf Ap elles., in den Autoren TREE ie Rede als von “’z ikt
und zwei von den vier groBen Gruppen des Attalidenmonuments in Athen. Jene miissen den Grlec}_len.deldueH interessanter erschienen sein, was wir nur daraus zu er-
So stromen der Kunst von allen Seiten Gegenstinde fiir die Massenerzihlung zu, und dic kliren \.rerm‘iigen, daB sie nicht agch, wie .('11ese, ﬁl.r Ban:'lusen galten, wie denn auch das Zeichnen
Volkstiimlichkeit derselben ergibt sich schon aus deren frithem Vorkommen in kleinem MaB- spater f die regelmﬁB1gen Er21ehu?gsfacher fiir Freie aufgfanommen wurde. 1 o o
stabe. Thre Parallele aber hat die Vielskulptur in der Wandmalerei, und fiir uns spricht dic ' Zur.lachst gab es nun in Stoen, 5§l1?n, Hallen, Tempeh} eine groBe monsul.tlltzlta elea erei Die
Volkstiimlichkeit des Vielen hauptsichlich aus der Vasenmalerei und der Ubung, Umrisse im Dl'enste ‘des Mythus und der politischen Ideen ur_ld Ernmelr(ungt]zan._ lc?ens tl ki irll ma}gl Malerei
auf Erz zu gravieren. Nach den Schopfungen dieser Techniken hat dann wieder das Ausland, man sich bei Polygnot etwa analog dem der Schule Giottos denken, 12’ 1en p?lteéen wo ]r310c'
s e e P e vk i s PR Thesnes ik Dol ER B i) &
' 5 : : e eios eine Darstellung der zwo A :
Dumellunfe: [ s i el donGrine Sclbciius il elidllon polytheistischen und bpit- bei Mantineia; in de% Stoa Poikile, offenbar allmihlich und von verschiedenen Meistern, frei

des Kultaktes

mentalen Volkern schr frith auch die Verewigung des einzelnen Kultaktes. Die Frommigkeit

108

109



Die
Skenographie

Nachklinge
dergriechischen
Malerei in
Pompeji

Die
Tafelmalerei

Dreise

Die bildende Kunst

von aller Zyklusknechtschaft entstanden, ein Schlachtenbild aus dem Peloponnesischen Kriege,
eine Theseusschlacht gegen die Amazonen eine Szene nach der Einnahme von Ilion und die
Schlacht bei Marathon samt den hilfreichen Heroen; in der Seitenhalle der Propylien viele
Szenen aus der Trojasage, zumal auch die beiden erlauchten Diebe: Diomedes mit dem Bogen
des Philoktet und Odysseus mit dem Palladion und eine Anzahl von Bildnissen und Einzel-
figuren: Alkibiades als nemeischer Sieger, Perseus, Musios, auch die Genrefiguren eines Krug-
trigers und eines Ringers. — Schlachtenbilder gab es iibrigens auch anderswo als in Athen.
So besaB das Artemision von Ephesos eine Seeschlacht, worin auch eine Eris vorkam, und
Pergamon einen Keltensieg.

Jedenfalls nahm sich die Malerei des historisch Wirklichen mehr an als die Skulptur; es gab
ziemlich viele politische Malereien.

Neben der Wandmalerei kam in der Bliitezeit des Dramas die Skenographie, d. h. die Theater-
malerei, auf, die zunichst zum phantastischen Schmuck der Biihne diente, hernach aber in
Hiuser und Paliste tiberging. Fiir diese scheint sie einmal plétzlich Mode geworden zu sein,
so daB ein Alkibiades sie in seiner Wohnung augenblicklich auch haben wollte.

Wieweit findet sich nun von diesem allem ein Nachklang in Pompejiz Von der historisch-
politischen Malerei 1iBt sich hier nur das Unikum der Alexanderschlacht nennen; cher wird
von der mythologischen die Rede sein konnen, und gewiBl von der skenographischen: die
Einzelfiguren, Schwebegruppen usw. sind zum Teil unzweifelhafte R eminiszenzen an das Herr-
lichste dieser Kunstgattung und so auch viele Genreszenen. Diese sind hier nicht wie in Beni-
Hassan dargestellt, weil sie im Leben vorkamen, sondern weil sie anmutig waren; an die Stelle
der tiglichen und jihrlichen Verrichtung ist der anmutige Moment: das leise Gesprich Weniger,
das Meditieren, die Toilette, die Spiele, die Theaterprobe usw. getreten.

AuBerdem aber zog die Tafelmalerei (Tempera, auch Enkaustik), deren groBte Meister
Zeuxis, Parrhasios, Apelles, Protogenes, Timomachos, Theon sind, weit die lebhafteste Be-
wunderung auf sich. Bei dieser Gattung, die, wenn wir sie wieder erhielten, unsere konven-
tionellen Anschauungen von der griechischen Kunst aufs stirkste umgestalten wiirde, galt die
Hlusion, und einstimmig wird das gelungene Streben darnach geriihmt; die Maler miissen sie
durch Farbe, Modellierung und Licht, sowie auch durch Verkiirzung (Pausias) und delikate
Ausfiihrung erzielt haben. In der modernen Kunst werden sich hierzu als Parallele wohl besonders
die italienischen Realisten des XV. Jahrhunderts bis auf Lionardo darbieten. Charakteristisch
ist, daB neben einzelnen figurenreichen Kompositionen dieser Meister vorherrschend Einzel-
figuren oder Bilder genannt werden, auf welchen nur eine Hauptfigur mit wenigen Zutaten
dargestellt war; so von Zeuxis eine Helena und eine Penelope; von Parrhasios der athenische
Demos, der geheuchelte Wahnsinn des Odysseus, ein Philoktet; von Protogenes der Jalysos
(an dem er sieben Jahre malte), von Timomachos ein Aias, eine opferbereite Iphigenia und cine
Medea vor dem Augenblick des Mordes.

Die moralische Stellung dieser Art Malerei ist schon eine ganz andere als die der Skulptur:
sie entsteht wesentlich fiir den Privatbesitz und gerit nur zufillig und nachtriglich als Anathem
in diesen und jenen Tempel; fiir siec war auch das griechische Haus geeignet, in dem groBere
Marmorskulpturen nicht leicht konnten aufgestellt werden.

Nur bei den beriihmten Tafelmalereien ist auch von Preisen und Einnahmen die Rede.
Wir erfahren, daBB Zeuxis sich fiir das Besichtigen seiner Helena einen Eintrittspreis zahlen
lieB. In der spiteren Zeit kamen dann vollends die enormen Liebhaberpreise. So kaufte nach
Plinius Attalos eine Tafel des Aristides von Theben um hundert Talente, Cisar zahlte fiir die

II0

Die Kunstgattungen

Medea und den Aias des Timomachos, um sie in den Tempel der Venus Genetrix zu weihcp,
deren achtzig. Dahin gehdrt auch, daB Demetrios Poliorketes Rhodos nicht anziindete, um cin
Gemilde des Protogenes nicht zu zerstdren, das sich in dem von ihm gefihrdeten Stadtteile
befand.

In spiterer Zeit nahmen Karikaturen und Genreszenen (wie die Barbier- und Schuste.r—
buden des Peiraikos u. a. sog. Rhyparographien), sowie das Stilleben iiberhand. Das Mosaik
scheint in der eigentlich griechischen Zeit noch wenig Figiirliches enthalten zu haben; aus der
Diadochenzeit wird von dem Prachtschiffe des jiingeren Hieron gemeldet, daf auf dem FuB-
boden seiner Sile der ganze Mythus von Ilion dargestellt gewesen sei. Damals scheint tiber-
haupt diese Form der Bodendekoration beliebt geworden zu sein. Von den linearen Kiinsten,
der Vasenmalerei und der Gravierung auf Kisten und Spiegeln ist hier nicht weiter zu handeln.
Genug, daB auch in ihnen die griechische Kunst die jeweiligen Grenzen iiberall erreicht und
entsprechend der ihr eigenen hohen Sophrosyne auch respektiert hat.

3. Die Architektur

Mit Hinden zu greifen ist die kiinstlerische Sophrosyne der Griechen in der Archit&;ktur;
denn hier finden wir bei thnen eine in der ganzen Kunstgeschichte einzig dastehende willent-
liche Beschriinkung auf cinen hdchst vollkommenen Typus: den Tempel, von welchem al.les
andere nur Anleihen und Teilaneignungen sind. Sile, Hofe, Hallen und vollends das so mﬁBlge
Privathaus ordnen sich véllig unter; das Motiv des Tempels ist das absolut einheitliche Motiv
als solches. Wie aber ist die Nation zu dieser Form gekommen:

Das Wesentliche am griechischen Heiligtum ist nicht das Gebiude, sondern‘ der Brand-
opferaltar im Freien. Die Hohenaltire (meist dem Zeus geweiht), auf welchen die ASChC. von
vielen Opfern her aufgehiuft liegen blieb, entbehrten jeder baulichen Zutat. In unbestimm-
barer Zeit nimlich erhielt das Heiligtum den Namen Wohnung der Gottheit (vadg), und von
da an kann ein geschlossener Bau, eine Cella, vorausgesetzt werden, anfangs laut der §age
nur aus hinfilligen Stoffen, als Zelt oder Hiitte (oxnvii) erstellt, bis die Kunst dem Gebiude
cine monumentale Gestalt und endlich die herrlichste Verklirung verlich.

Neben so vielen Vermutungen, an welchen die antike Kunstgeschichte stets einen groBen
Vorrat haben wird, mdge hier eine folgen diirfen tiber die Entstechung des Peripteros, der von
Siulen umgebenen linglichen Cella. Derselbe War"zunéichst eine Schb’pfung des Volkes selbst
und bedurfte keiner Entlehnung von Asien oder Agypten und dessen Peripteraltempeln her.
Er wird entstanden sein als vollstindiger Holzbau, als Blockhaus mit einer Halle von Baum-
stimmen, in einer Zeit, da Griechenland noch ein waldreiches Land war.

Will man jedoch fiir die Cella schon von Anfang an den Steinbau voraussetzen, O War doch
der ganze Hallenbau und das Dach von Holz. Die Siule oder Rundstiitze hat uberhaupt bei
allen Vélkern keinen anderen denkbaren Ursprung als aus dem Baumstamm, bei den Griechen
insbesondere aber konnte die Halle um die Cella nur entstehen in einer Zeit, da man die S%_iulen
nicht erst meiBeln muBte, ja vom Stein aus wire die Halle gar nicht erklirbar in einer Periode,
da der Steinmetz selten und noch schr ungeschickt war. . .

Das Holzgebilk wiirde an sich eine weite Stellung der Siulen erm&igh.cht haben, ugd die
groBen Intervalle der etruskischen Ordnung beruhten wirklich hierauf. Allein bei den Griechen
wire es denkbar, daB schon die Holzsiulen dicht standen, ja daB bereits hie und da eine doppelte
Holzsiulenreihe, eine Dipteralanlage vorkam, wenn man den Wald dazu hatte. Im allgemeinen

I1I

Die
Architektur als
grofiter Beweis
kiinstlerischer
Sophrosyne

Entstehung des
Peripteros

Entstehung der
Saule aus dem
Stamm

Bestimmung
der Halle



Sieg
des steinernen
Peripteros

Die Formen des
Tempels durch
dessen Zweck
bestimmt

Die bildende Kunst

aber mochte der Hexastylos, die sechszeilige Giebelseite zu etwa doppelter Siulenzahl der
Langseiten, schon im Holzbau das Normale gewesen sein, wie es frisch aus einem Stiick ent-
standen war. Fragt man nach einem besonderen Zweck, einer Lebensursache der Halle, so wird
am chesten das Aufstellen der von jeher duBerst zahlreichen Weihgeschenke, der Anatheme,
zumal der erbeuteten Waffen zu nennen sein, jedenfalls aber nicht das Unterstehen bei Regen,
wie Vitruv meint.

Der normale Holztempel enthielt die Moglichkeit aller kiinftigen Schénheit als verborgenen
Keim bereits in sich durch die Einheit des Motivs: die Cella ist der Kern, die Siulen und
Gebilke sind dessen ideale Hiille; cinem relativ kleinen Naos wird der Anblick des GroBen
und Feierlichen verliehen. Der Bau mul von Anfang an in ganzer Stattlichkeit und Fiille auf-
getreten sein; nur als Hexastylos, sollte man denken, kann er die Kraft besessen haben, alles
nach sich zu zichen. Er entstand und verbreitete sich auf eine solche Weise, daB hierauf dorisches
und ionisches Formengefiihl gleichmiBig an ihn emporwachsen konnten. Der Vorgang wird
als einmaliger und pl6tzlicher aufzufassen sein bei einem in viele Staaten geteilten Volk; lautlos
wichen vor der neuen Form des Heiligtums die bisherigen Anlagen, und kaum ein Rest mehr
ist von ihnen vorhanden. Der Peripteros wurde dann zu einer jener griechischen Kunstsitten,
welche, wenn einmal angenommen, gegen alle weiteren Neuerungen gesichert waren. Hervor-
gegangen aus einer hohen, geheimen Volkskraft in einem feierlichen Augenblick, war er
digjenige Form des Heiligtums, welche allgiiltig werden, ein sikulares Reifen erleben konnte.

Die erst teilweise, dann (mit Ausnahme von Decke und Dach) vollstindige Umsetzung
aus Holz in Stein muB frilh erfolgt sein; als die Griechen mit dem VIIIL. Jahrhundert sich in
Kolonien ausbreiteten, scheint der steinerne Peripteros bereits als selbstverstindlicher Typus
mitgegangen zu sein; denn schon die #ltesten Tempel auf Sizilien zeigen denselben in schr
ausgeglichener Gestalt. Bei miBigen materiellen Mitteln war ein solcher Steinbau die gliick-
lichste Aufgabe; gesetzlich in den Proportionen, aber vollig frei in den Dimensionen, dabei
iibersehbar und berechenbar in betreff des Aufwandes und der Bauzeit, so daB eine Generation
damit fertig werden konnte.

So sehr fiihlten sich nun die Griechen an diese Form gebunden, daB sie, sei es bei der Anlage
einer neuen Stadt, sei es allmihlich im Verlauf der Zeit, viele einzelne Tempel, aber auch
ganze Gruppen solcher von zhnlicher und fast gleicher Gestalt entstehen lieBen, ohne an das
Variieren zu denken.

Uber die Einzelformen des urspriinglichen Holzbaues, iiber seine vermutliche Farbigkeit,
iiber die Anwendung von Tuch und Teppich usw. erlauben wir uns keine Vermutung und
vollends nicht {iber die Umdeutung solcher einzelnen Elemente in den Stein.

Als nun aber durch das untrennbare Zusammenwirken der Achtung vor der heiligen Ge-
wdhnung, des BewuBtseins, daB man Vollendetes und in seiner Art nicht mehr zu Ubertreffendes
gebe, und endlich des chrfurchtsvollen Kunstkonservatismus, der auch in der Poesie nur so
bedichtig von einer alten Gattung zu einer neuen iibergeht, der Tempel in seiner festen Gestalt
gegeben war, da hatte man an ihm auch eine Form, die nur ganz bestimmten Zwecken ent-
sprach. Er war verschieden vom Heiligengrab, dem bei den Griechen das Heroon entspricht,
war auch kein Erbbegribnis von Vornehmen, so daB sich eine Anlage hitte bilden kénnen, die
den mittelalterlichen hohen Chéren mit Umgang und Kapellenkranz zu vergleichen wire;
kein Kultakt fiir dic Menge wurde darin begangen; alle groBen Opfer fanden drauflen statt,
und darum befand sich von Altiren auch nur der kleine Riucheraltar im Innern: er war, wie
gesagt, nur die Wohnung der Gottheit, und da deshalb sein Inneres vielleicht nur klein war,

I12

Die Kunstgattungen

war jeder Fortschritt ins Reiche zunichst dem AuBenbau zugewandt. So wird die Halle, die
eigentlich in ihrer Vollstindigkeit, indem sie einladend und &ffnend auf das Auge wirkt, die ver-
klirte Erscheinung der Wand ist, durch Hinzutreten einer zweiten Siulenreihe erweitert
und es entsteht der Dipteros. Aber oblong und in der Grundform peripteral, mit einer Siulen-
zahl der Langseite, welche die der Front ungefihr um das Doppelte iibertrifft, sind alle die-
jenigen Tempel, bei denen man frei tiber Raum und Mittel verfiigte, und andere Anlagen,
wie die des delphischen Tempels, der Tempel mit Grottenkult, der von zwei Gottheiten be-
wohnten Tempel sind exzeptionell.

Die Lage der Tempel war entweder durch ein Prizedens, resp. Ereignis aus der mythischen Die Anlage

Zeit vorgeschrieben oder frei gewihlt. Hiufig befanden sie sich einsam auf Berggipfeln un
Vorgebirgen oder in heiligen Hainen, 6fter auf den Akropolen, auf der Agora, am Sechafen
der Stidte, und hier, wie schon gesagt, oft zu mehreren, womdglich mit einem nach auflen
hin abschlieBenden Hof (Peribolos). Stets sind sie auf ihren drei hohen Gotterstufen, neben
denen an den Frontseiten noch die Gebrauchstreppen fiir die Menschen vorhanden sind, wie
ein Anathem emporgehoben; vor ihnen steht der als Requisit einfache, wenngleich bei reicheren
Mitteln oft hchst prachtvolle Brandopferaltar. Im Augenblicke des Opfers ffnet sich die eine
groBe und feierliche Pforte, deren Fliigel in Stoff und Form méglichst prachtvoll sind, und-
148t das Licht auf die Requisite des Innern, das Tempelbild und den Riucheraltar fallen; bei
nicht mehr ganz kleinen Dimensionen ist dann freilich noch eine Dachofinung (émaiov,
pwraywyég, lumen) zur Beleuchtung nétig, und was direkt unter derselben ist, liegt unter
freiem Himmel (Omodpov). Vollendet wird die Pracht des Ganzen durch die Weihegeschenke,
welche im Innern, im Pronaos, im Siulenumgang (Pteroma) ihren Platz haben, und mit denen
bei prachtvolleren und reicheren Tempeln dann noch die Stoen und der Peribolos angefiillt sind,
und schon zum Peribolos gelangt man hin und wieder durch herrliche Propylien. ‘

Der normale Tempel verzichtet auf jede Abweichung in der Anlage, auf jede Kombination
des Verschiedenartigen.

Aber dieses absichtlich Wenige atmet ein vollstindiges Leben. Der griechische Tempel
ist im hochsten Grade wahr, und hierin liegt zum Teil seine Schonheit; er stellt die hochste
Abrechnung dar zwischen einfachem Tragen und Getragenwerden einer horizontal liegenden
und rein vertikal wirkenden (nicht durch Wolbung seitwirts driickenden) Last und driickt
dies, wenn auch in zwei Dialekten, dem dorischen und ionischen, so doch in einer Formen-
sprache aus.

Die betreffenden Formen deuten teilweise auf dgyptischen und assyrischen Ursprung; von
der Umdeutung des Holzbaues in diesen beiden Lindern kann etliches, was an der architek-
tonischen Formenwelt sekundir ist, entlehnt worden sein; allein in Griechenland sind diese
R eminiszenzen an den Holzstil bis zu vollkommener Harmonie ausgeglichen, alle Knechtschaft
ist vollig iiberwunden, statt aller holzernen Wirklichkeit ist eine ideale Wahrheit entstanden.
Und so haben wir es denn mit einem Quaderbau zu tun, bei dem jeder einzelne Block zu seinem
vollen Rechte kommt. Im ganzen Reiche der Baukunst hat es so empfindliche Formen nicht
wieder gegeben.

Die Siule ist vollendetes Leben, ein zylindrischer, seine Kraft gleichmiBig exzentrisch nach
allen Seiten ausstrahlender, rein in sich abgeschlossener Korper; sie ist durch gleichmiBige
Abstinde von ihren homogenen Nachbarn getrennt, durch Verbreiterung nach unten.und. Ver-
jiingung nach oben gewinnt sie eine zunehmende Stabilitit; noch lebendiger spricht eine innere
Elastizitit aus der Anschwellung (évraoig); zum groBeren Ausdruck des vertikalen Lebens

8 Burckhardt, Griechische Kultur 113

d des Tempels

Ausgleichung
des Entlehnten

Sdule,
Architray und
Dach



Der dorische
Stil

Der ionische
Stil

Die bildende Kunst

dient ferner die Kannelierung (péBdwoig); die Hohe und Stirke der Siule endlich steht im
reinsten Verhiltnis zu der GroBe der Intervalle und der zu tragenden Last. So vereinigen sich
die hochste idsthetische und die hochste mechanische Wahrheit.

Das Gebilk erscheint in doppelter Lagerung, als Architrav und als Fries, und dariiber kommt
das Hauptgesims mit den Formen des Daches; hier symbolisiert die sanfte Neigung des Giebels
den Rest von Strebekraft, welcher nach dem Kampf zwischen Siulen und Gebilk noch tibrig-
gebliecben sein mag.

Die besondere Ausprigung der architektonischen Formen erfolgt nun, wie gesagt, in zwei
auf gemeinsamer Grundlage ruhenden, aber durchaus selbstindigen Auffassungen: dem dorischen
und dem ionischen Stil, deren allmihliche Ausreifung ritselhaft bleibt, indem wir nur wissen,
daB sie schon um 650 nebeneinander existierten.

Dorisch ist die Siule ohne Basis mit stark geschwelltem und verjiingtem Schaft und Kanne-
liiren, welche in scharfen Kanten zusammenstoBen; die Héhe betrigt ungefihr fiinf und einen
halben, der Abstand anderthalb Diameter; das durch eine bis drei Rinnen vorgedeutete Kapitil
besteht aus dem mit den Ringen ansetzenden Echinus, der als cin lebendiger elastischer Stoff
mit schr verschiedener Dehnbarkeit seiner Teile gedacht ist, und dem als Ubergang zum
Architrav dienenden Abakus; dieser ist offenbar der Nachklang eines Brettes, wodurch man
ein unmittelbares Aufliegen der Fugen zweier Architravbalken auf der Siule selbst vermeiden
wollte, und zugleich wird durch ihn die Tragkraft der Siule auf ein weiteres Feld ausgedehnt.
Den Architrav bilden bloBe Steinbalken. Der tiber ihnen laufende Fries enthilt die Triglyphen
und ihre Zwischenfelder, die Metopen; jene sind, obwohl urspriinglich evident als das vor
die Balkenenden genagelte Brett gedacht, fiktionsweise doch um alle vier Seiten des Tempels
gefiihrt, ihre Steilform hat isthetisch den Zweck, noch einmal vertikal zu wirken. Uber dem
Fries endlich kommt das Kranzgesimse mit seinen Dielenkdpfen und den iibrigen abschlicBenden
Gliedern. Wir erwihnen hier noch die an der Mauerstirn der Cella und am templum in antis
erfolgte Ausbildung der dorischen Ante und die Ausbildung der Hallendecke mit Kassetten.
Die weitere Ausdeutung der Formen war einer miBigen Polychromie iiberlassen, indem die
Triglyphen blau, der Abakus mit einem Miander, die Wellenprofile mit Blittern, die Kassetten
blau mit goldenen und roten Sternen bemalt waren; an Metopen und Gicbelfeld war auch
die Fliche farbig.

Im ionischen Stil haben die Formen mechr Selbstindigkeit und vom Ganzen unabhingige
Schénheit der Einzelerscheinung; manches, was im dorischen nur aufgemalt wurde: die Blitter
der Wellenprofile, die Wulste, Kehlen, Einreifungen usw., ist hier plastisch gegeben. Die
Siule ruht — auBer in Attika — auf einer quadratischen Platte; stets hat sie eine reiche Basis,
auf die sie wie auf eine Art weichen Stoffes gebettet ist; die schdnste Losung hat fiir dieses
Glied die attische Kunst gefunden, indem sie ihm eine Hohlkehle und zwei Wulste gibt. Der
Schaft ist schlank, seine Hohe betrigt achtundeinhalb bis neunundeinhalb, der Abstand
der Siulen zwei Diameter. Die Kanneliiren (bis 24) haben Stege zwischen sich und sind tiefer
ausgehohlt als an der dorischen Sdule. Der Echinus, der iiber einem Perlband ansetzt, zeigt
den Eierstab. Dariiber kommt das Doppelpolster mit seinen Voluten, aus deren Winkeln
Blumen gegen den Echinus gehen; der Abakus ist zierlich geschwungen und mit einem Wellen-
profil versehen. Der aus drei Streifen bestehende Architrav schlieBt mit Perlband und Welle
und ebenso der fortlaufende Fries. Dariiber kommt die Hingplatte mit den Zahnschnitten
(die in attischen Bauten fehlen) und iiber dieser die Traufrinne (Sima) mit geschweiftem
Profil. Auch die Antenprofile sind reicher und bewegter als im dorischen Stil, und ebenso die

114

Die Kunstgattungen

Profile an den Wandflichen. Diese Formen haben, wie namentlich der dreiteilige, nur durch
Aufeinandernieten von drei diinnen Holzstimmen zu erklirende Architrav und die aus den
Lattenenden einer horizontalen Decke von sehr leichtem und diinnem Holz hervorgegangenen
Zahnschnitte zu beweisen scheinen, ihr Prius nicht wie die Formen des dorischen Stils in einem
Bau aus starken, z. B. eichenen Balken, sondern sie setzen Stimme von viel geringerem Durch-
messer, urspriinglich etwa gar Palmen u. dgl. voraus und weisen vielleicht nach Meso-
potamien. Wann aber und durch welche Kraft hat sich der Peripteros mit ihnen verbiindet
und sie zu seinem Ausdruck erkoren, so gut wie die dorischen: Wir kdnnen nur sagen, daB8
Orient und Okzident hier zu einer unvergleichlich schonen Form mysterids zusammen-
gewirkt haben.

Wesentlich die Formen des ionischen hat der korinthische Stil; nur hat er das reichere Kapitil
aus Blittern und Voluten oder Ranken. Sowohl die Akanthusblitter als die Stengel wachsen,
wie sie hier gegeben werden, weder im Garten noch im Felde, sie gehoren einer hdheren
Form als irgendeiner Naturform an und sind nur Gleichnisse einer solchen. In der Dekoration
(an Stelen, DreiftiBen usw.) mdgen sie lange vorhanden gewesen sein, bevor eine korinthische
Ordnung fiir uns nachweisbar ist, und zwar bereits in ihrer idealen Gestalt; der Akanthus
war von friih her das sich Umlegende, der Stengel das Strebende, der Kelch oder Korb ist
wohl eine alte Form fiir Stiitzen verschiedener Art gewesen, schon in Agypten kommt er auch
bei Siulen vor. Noch die letzte griechische Zeit hat dann das prachtvolle korinthische Kranz-
gesimse geschaffen. i

Die dorische und die ionische, ja alle drei Ordnungen wurden fiir das AuBere und die zwei
Siulenreihen des Innern unbefangen nebeneinander gebraucht. DaB die Innensiulen, z. B.
der athenischen Propylien, ionisch sein muBten, hat seinen Grund darin, daB hier die gréBere
Hohe die schlankere Form bedingte. Am Tempel der Athene Alea zu Tegea sind die duBeren
Siulen dorisch, die inneren ionisch und korinthisch.

Innerhalb des Feststehenden finden wir nun bei dieser Architektur eine endlose Variation
der Verhiltnisse. Jeder Tempel ist in den Proportionen anders gestimmt als der andere, und
daneben ist doch wieder die GesetzmiBigkeit so groB und die Proportionen so gleichmiBig
gut, daB fiir das rohe Auge die hdchste Bliite des dorischen Stils an den athenischen Bauten von
der sizilischen Formenbildung und Proportion nicht zu unterscheiden ist. Wenn wirklich aus
optischen Griinden die Siulen am Peripteros eine leise Neigung einwirts haben, die Ecksiulen
etwas verstirkt und ihre Intervalle etwas schmaler sind, der Stufenbau und ebenso die groBe
Horizontale des Gebilkes leise aufwirts geschwellt ist, so wire hier ein Analogon zu den feinsten
Kiinsten der griechischen Metrik gegeben, und es wiirde sich fast buchstiblich das Wort des
Astrologen im zweiten Teil von Goethes Faust bewihren:

Der Séulenschaft, auch die Triglyphe klingt,
Ich glaube gar, der ganze Tempel singt.

Bei den profanen Gebiuden zeigt sich eine vereinfachte Anwendung der nimlichen Formen.
Schon mit den nur wenig einfacheren Propylien der Akropolis beginnt die leise Abstufung.
Die Anlagen dieser Bauten bestehen bis auf die Diadochenzeit, welche reicher zu kombinieren
begann, nur aus Silen, Hofen, Hallen mit Siulen, Gebilk, Pfeilern und Mauern; ein neues
struktives Prinzip tritt hier nicht in Titigkeit.

" 189}

Der

korinthische
Stil

Das
Nebeneinander
in den drei
Ordnungen

Variationen

Profangebiude



Die bildende Kunst

III. DIE PHILOSOPHEN UND POLITIKER UND DIE KUNST

Die Seltenheit  Unter den zahllosen Titeln von Schriften der Philosophen, welche uns Diogenes von Laerte
';ngg;‘f;f‘r aufbewahrt hat, handelt nichts von der Kunst. Auch die Sophisten, welche sonst von allem
Philosophen und jeglichem glaubten reden zu kdnnen, haben die Kunst in Ruhe gelassen, mit einziger Aus-
iiber die Kunst 1ahme des Hippias von Elis, welcher auch iiber Malerei und Bildhauerkunst sprach.

DaB eine Konversation iiber die Kunstwerke schon in der Bliitezeit existierte, verrit mehr-
mals Euripides, nicht nur im ersten Chorgesang des Jon, sondern durch seine Vergleichungen,
wenn Polyxena vor ihrer Opferung ihr Gewand zerreiBt und ihre Briiste zeigt, wie die eines
Gétterbildes, oder wenn der Chor der Phonissen sich nach Delphi sehnt, um dort zu weilen
dienstbar dem Phibos, goldenen Géatterbildern gleich. Aber im ganzen muB die Kunst merkwiirdig
unabhingig geblicben sein vom Wort, vom Gerede, von der Literatur und auch von der gleich-
zeitigen Poesie. Thre groBen Lebensquellen sind die Gestalten der Gétter, der bewegte Mythus,
der so hiufig und erhaben dargestellte Kultus und die Agonistik, und dabei bedurfte sie
keinerlei Vermittler. Die Philosophen, wenn sie wollten, hitten das Feld frei gehabt zu einer
umstindlichen, vielleicht sehr verhingnisvollen Asthetik der bildenden Kunst.

Sokrates und ~ Allein die hdchsten Meister der Plastik waren ja zunichst nur Banausen. Der historische
die ,Banausen'* Gok rates ging bestindig in den Werkstitten aus und ein, um den Banausen zu beweisen, daf3
sie wirklich nichts als dies seien und nur nie einen Gedanken, ein Urteil wagen sollten, mit
welchem ihre Sphire iiberschritten wiirde. Der platonische Sokrates exemplifiziert wohl
hier und da mit Kiinstlern, die er nennt, aber nur in einer Reihe mit dem bekannten Steuermann
u. a. duBerlichen Titigkeiten, und geht nie auch nur von ferne auf ihre Kunst oder gar auf ihre
Plato und die individuellen Besonderheiten ein. Sodann war ganz eigentlich Feindschaft gesetzt zwischen
Kunst Philosophie und Kunst: letztere verherrlichte den Mythus, von welchem erstere das griechische
BewuBtsein frei zu machen bemiiht war; der Gedanke war der Feind der schénen und tiber-
reichen Bildlichkeit, ja er mag sich als deren Konkurrenten gefiihlt haben, und sein Stillschweigen
war wohl zum Teil das des Neides. Im platonischen Staat gibt es bekanntlich weder Kunst noch
Poesie, so wenig als irgend etwas, das auf individueller Entwicklung beruhen wiirde, etwa

mit Ausnahme der Philosophen, welche diesen Staat beherrschen miiBten.

Nach seinem Geschmack ist des Bildwerks tiberhaupt zu viel auf der Welt, schon weil des
Kultus zu viel ist.

Ferner irgern ihn die Weihgeschenke, mit welchen denn freilich mancher heilige Raum
vollig angefiillt war. MiBige Menschen, wie er sich seine Normalbiirger denkt, sollen auch
nur miBige Anatheme stiften.

Hiermit wiirde die Kunst in ihrem iuBeren Bestand zur Armlichkeit verdammt und materiell
heruntergebracht worden sein. Allein Plato hiitte auch ihre innere Entwicklung mit Gewalt
stillzelegt, wenn man ihn hitte machen lassen.

Als das Buch von den Gesetzen verfaBt wurde, war Skopas und vielleicht auch Praxiteles
schon in voller Titigkeit, und beide brauchten von Platos Ansichten keine Kenntnis zu nehmen,
sonst wiirden sie ihn vielleicht dariiber belehrt haben, was bei den Griechen vaterlindisch sei,
nimlich die héchste Ausbildung der Anlage des einzelnen. Und wie konservativ ist bei all
diesem die griechische Kunst im ganzen geblieben!

Das Schweigen  Aristoteles beschweigt wenigstens die bildende Kunst. Bei der groBen Menge, Ausdehnung
des Aristoteles 1 ] Vielseitigkeit seiner erhaltenen Schriften, unter welchen sich eine Poetik, eine Rhetorik
und ein wichtiger Abschnitt iber Musik befinden, bleibt dies doch immer sehr bemerkenswert.
DaB er fiir die Betrachtung des AuBern als Ausdruck des Innern das hdchste Verstindnis hatte,

116

Die Philosophen und Politiker und die Kunst

zeigt seine Physiognomik, welche fiir den Kiinstler wie fiir den Kunstforscher noch heute
lesenswert ist.

Die Stoa erging sich in #hnlichen blinden Raisonnements iiber die Kunst wie Plato. Die Stoa

Kennerschaft und periegetische Aufzeichnung der verschiedenen Kunstwerke beginnen erst Spitere
in der alexandrinischen Zeit, und nicht bei den Philosophen; das meiste erfihrt man aber erst Kensersohafs
von ROmern oder von Griechen der rémischen Zeit.

Die Kunst hatte den Philosophen ihre Abneigung von Anfang an nicht nachgetragen, sondern
dieselben in Statuen, Biisten und gemalten Bildnissen auf das Reichlichste verewigt, ja nichst
den Herrschern am hiufigsten. Die spitere antike Bildung hatte sich die Kenntnisnahme von
allen philosophischen Systemen zu einer Art von Pflicht gemachit, und wo sich zu diesem Inter-
esse der Reichtum hinzufand, wollte man auch die Portrits, wenigstens der Schulhiupter,
nicht entbchren

Und die Nachwelt darf es — beim Lichte besehen — als das groBte Gliick fiir die bildende
Kunst betrachten, daB sich die Literaten der voralexandrinischen oder vorrémischen Zeit nicht
stirker mit ihr abgaben. Sie blieb so im ganzen und vollen unbesprochenen Besitz ihrer Naivitit,
was die Poesie nicht blieb; sowohl in ihren Gegenstinden als in ihrer Auffassung hatte sie in
einer Zeit, da sonst alles zerschwatzt wurde, den unendlichen Vorzug, frei von aller Gebunden-
heit an Theorien und Meinungen ganz nur ihre ecigenen Wege gehen zu kénnen.

Der gleichen Unabhingigkeit erfreute sich die Kunst aber auch gegeniiber von den politi- Unabhingig-
schen Machthabern. Auch neben den raubsiichtigsten Streberregicrungen hielt sie sich oben ’;Z‘; it
und blieb reich beschiftigt und im herrlichsten Schwung neuer Entwicklungen. Die Religion politischen
aber fand fortwihrend ihren gréBten Ausdruck in der Kunst; auch sehr verdorbene Poleis Meckthabern
mdgen noch bei Praxiteles usw. bestellt haben, und das Aufkommen einer neuen Macht, wie
Messenes nach der Restauration durch Epaminondas, hatte sofort michtige Bestellungen von
Gétterbildern zur Folge. Die Kunst war noch nicht in das Belieben der (ohnehin immer seltener
werdenden) Reichen gestellt und noch nicht auf groBstidtische Ausstellungen mit Feuilletons
angewiesen.

Im Verlauf des III. Jahrhunderts neigten sich die griechischen Stidterepubliken, noch vor Iire Frische
aller romischen Einmischung, zum Untergange. Innere Unruhen, welche meist auf Pliinderung E‘ffz;?hgi’zm
der letzten Besitzenden hinausliefen, Uberfille von Nachbarstidten, wo man noch auf Raub
hoffte, besinnungsloses Prassen, wie z. B. in BSotien, systematisch ausgeiibter Mord gegen alle
herrschenden Kasten, wie in Sparta, Verddung des Landes bezeichnen, wie frither dargestellt,
die Zeit seiner Wende. Man sollte erwarten, daB kein Hellene mehr Stimmung und Gelegen-
heit fiir hohere Kunstiibung gefunden hitte. Allein es gab jetzt groBe Griechenk&nigreiche
auBerhalb von Hellas, wo zeitweise wenigstens Sicherheit und Gedeihen herrschte. Im klein- Pergamon
asiatischen Pergamon hatte sich eine Schule von Bildhauern erhoben, von welcher man bis
vor wenigen Jahren nur einzelne, allerdings schon schr bedeutende Werke kannte. Nun, neben
dem unsiglichen Elend Griechenlands, entstand hier kurz vor oder nach 197 v. Chr., nimlich
entweder unter Attalos I. oder erst unter Eumenes II. der beriihmte Altar von mehr als 100 FuBl
ins Gevierte, dessen erstaunliche Reste allein schon das Museum von Berlin zu einem der
ersten Kunstwallfahrtsorte der Welt machen wiirden. Es ist der Kampf der Gétter und der
Giganten, ein rings um die Winde des Altars laufendes Relief von acht FuB Héhe; die nach
Berlin geretteten Teile haben eine Gesamtlinge von etwa 250 FuB. Es ist, als wire iiber diese
Kunst gar nichts ergangen. Jugendfrisch, naiv, in ihren Mitteln und ihrer Behandlung dem Phidias
viel niher und verwandter, als man es irgend erwartet hitte, wirft sie sich, wie der Lowe auf

117



Die bildende Kunst

seine Beute, auf das michtigste bewegte Thema, welches der Mythos tiberhaupt darbot. Frithere
Reliefs hatten besonders Kimpfe von Heroen und Kentauren, Amazonen und Fabeltieren dar-
gestellt; diesmal sind es die Gotter selbst im Streit mit den halbgéttlichen Riesen, von dem Meister
innerlich geschaut als ein furchtbar erhabener Sturm von Angriff und Gegenwehr, im ganzen
weit die wichtigste bekannte AuBerung griechischen Geistes jener Zeiten. Die Namen der
Schopfer aber sind uns nicht tiberliefert, wihrend wir iiber andere damalige Ereignisse auf
das reichlichste unterrichtet werden, ja die einzige Erwihnung des kolossalen Werkes selbst
findet sich in einem geringen lateinischen Autor, welchen man in das Zeitalter des Theo-
dosius versetzt. In Pergamon wird man die Namen wohl gewuBt und deren Triger fiir recht
geschickte Banausen gehalten haben; wir aber mit unserem Verlangen zu wissen, was damals
im Innern jener michtigen Menschen vorgegangen, wiirden den Pergamenern wunderlich vor-
gekommen sein.

118

POESIE UND MUSIK
1. DIE URZEIT

Fiir die Erfiillung unserer Aufgabe, die darin bestcht, die Poesie als nationale Macht und
Kraft, als Zeichen eines hohen Volksgeistes zu erkennen, sind wir insofern giinstig gestellt, als
wir aus dem Altertume selbst nicht nur groBle Meisterwerke, sondern auch umstindliche Be-
sprechungen und Analysen sowohl dieser als des Untergegangenen besitzen und so imstande
sind, ein Urteil iiber die proportionale Bedeutung des Verschiedenen zu gewinnen.

Aber auch die Kunst kann uns die Poesie erkliren helfen. Streng genommen sollte dies zwar
nicht der Fall sein. Sie ist ja zeitlich das Spitere gewesen und cher unter der Einwirkung der
Poesie entstanden, insofern diese, wie wir oben gesehen, die Gestaltenwelt schon véllig aus-
gebildet hatte, ehe die lebendige Kunst begann. Allein nicht nur haben dann beide fortwihrend
dasselbe sachliche Thema, sondern die eine hilft an der anderen dasjenige erliutern, was Stil
ist, und wir brauchen uns, was diesen betrifft, nur an das zu erinnern, was wir von der Kunst
gesagt haben.

Beide haben gemeinsam die Verbindung von Freiheit und MaBhalten, die Sophrosyne, welche
hier in dem gemeinsamen Respekt vor den einmal gewonnenen kiinstlerischen Gattungsformen
ausgeprigt ist: weil beides durchweg Stil und Lehre wird, werden diese Formen bei den
Griechen konstant.

Daher jener enorme Reichtum des Verschiedenen innerhalb des Feststehenden und Gesetz-
lichgewordenen, der es z. B. gestattet, das Festhalten und reiche Ausbilden der groBen, an die
Namen des Phidias und Polyklet gekniipften Gotterauffassung des V. Jahrhunderts und die
chorische Lyrik miteinander zu vergleichen. Beides ist durch die hdchste Vielartigkeit auf
streng homogener Grundlage gekennzeichnet.

Im ganzen blieb der Stil lange Herr. Trotzdem die Polis dem Dichter keinen gesetzlichen
Zwang dazu auferlegte, hielt er an den einmal gewonnenen Formen und an den alten Stoffen
fest; denn er war tatsichlich ein Mann der Polis (molitng) und dichtete fiir ein Volk, das fiir
das Uberlieferte in Form und Inhalt begeistert war. Dies bewahrte ihn so gut als den Kiinstler
vor allem Willkiirlichen und Wiist-Genialen, welches zu entstehen pflegt, wenn begabte Meister
die inneren Gesetze ihrer Ficher mit Fiien treten, um mit irgendeiner einseitigen Kraft zu
glinzen.

Auch das Phantastische und Tolle ist nicht ausgeschlossen; aber es erhilt hier in der alten
Komédie seine eigene Gattung und wird dabei in die strengsten Bande eines unerbittlichen
Stils eingefaBt. Seine Parallele in der bildenden Kunst mdgen die aus tierischen und mensch-
lichen oder auch bloB aus verschiedenen tierischen Teilen gemischten Wesen mit ihrer hohen
gesetzlichen Schénheit sein. Selbst hier ist alles Stil, nichts Willkiir.

Ein im Grunde fiir Kunst und Poesie gemeinsames Gesetz ist, dal} man das Schaffen im grofen
dem Mythus iiberliBt, der dies einmal iibernommen hat, und sich auf die Wiederholung der
trefflichen Typen beschrinkt; wir finden bei den Griechen den Verzicht auf materielles Neu-
schaffen bei stetem Neuempfinden und Neumotivieren des Vorhandenen.

Vielleicht das Lehrreichste, was die Kunst uns iiberhaupt zu offenbaren hat in betreff der
allgemeinen Grundempfindung, sagt uns die Architektur mit ihrem strengen Festhalten an
einem einzigen Typus, den sie zu unerhdrt feinem Leben ausbildet.

Die Indogermanen sind lauter groBe, michtige Vélker in der Poesie: Inder, Perser, Ger-
manen, Kelten, selbst Finnen, wenn sie als europiisches Volk in dieser Reihe mitgenannt

119

Einleitendes
zur Poesie

Reichtum des
Verschiedenen
innerhalb des
Feststehenden

Das Phantasti-
sche in den
Banden des
Stils

Parallele mit
der Architektur



Poetischie
Anlage der
Indogermanen
und Griechen

Der Sanger.
Hohe Stellung
des Gesangs
im Mythus

Das Musische
in den
Gattermythen

Sdngermythen

Poesie und Musik

werden diirfen, und die Slaven allermindestens um der Serben willen; in der Mitte aber, und
zwar als das fiir Poesie am hdchsten begabte Volk stehen die Hellenen; wenn wir sie mit ihren
italischen Nachbarn vergleichen, kénnten wir fast auf die Anschauung kommen, daB sie sich
von diesen hauptsichlich gesondert hitten, weil dieselben prosaisch waren. Gerade in der iltesten
Zeit, schon vor ihrer dauernden Niederlassung in Hellas, muB die Poesie bei ihnen eine natio-
nale Kraft gewesen sein, und die groBen Begleiter jeder, also auch ihrer Wanderung, Mythus
und Kultus, miissen das Thre zur Entwicklung dieser Kraft getan haben. Die abnorme poetische
Anlage der Nation iiberhaupt aber erhellt schon aus der Gestalt, die einer dieser Begleiter
bei ihnen gewonnen hat, nimlich aus dem Dasein eines innerlich (an bedeutungsvollen Ge-
schichten und Individuen) so reichen Mythus, wie ihn keine andere Nation besitzt, und sodann
aus dem Festhalten und Ausbilden dieses Mythus; denn das mythische Vermdgen, das hier
seinen Ausdruck findet, ist schon an sich ein hohes poetisches Vermdgen.

Wenn die Singer einem Volke nur von den fritheren Helden erzihlen, bildet sich wohl von
selbst iiberall das Bild eines Heldenzeitalters mit Dazwischentreten der Gétter und Ankniipfung
der Leidenschaftsgeschichten und des Mirchenhaften, und so haben mehrere Vélker ihre
Vorzeit ideal, d. h. als eine Zeit hoheren Glanzes im weiteren Sinn, angeschaut und ihre Singer
dariiber mit Gebiihr und Entziicken angehdrt. Aber ein Konsensus wie bei den Griechen wird
sich anderswo nicht finden; nur hier scheint die ganze Nation mit einem selbstverstindlichen
Eifer auf den Mythus eingegangen zu sein und ihn homogen ausgebildet zu haben.

Die Poesie ist mit der Musik verbunden Sache eines Singers, und dieser wird, wie bei allen
denjenigen Volkern, bei denen das Priestertum nicht zur Macht gekommen ist, der allgemeine
Triger der Tradition. DaB in einer fritheren Zeit Poesie, Heilkunde, Gétterkunde und Mantik
in einer Person vereinigt gewesen seien, ist nicht wahrscheinlich. Wie hoch aber der bloBe Gesang
der Nation stand, davon zeugen die zahlreichen musischen Mythen. Wenn irgendwo, so muBte
gerade hier alles von Géttern herstammen. Jedes Element der Poesie und Musik bekam seine
ideale Stiftungs- oder Erfindungssage: Hermes muB die Lyra, Apoll die Phorminx-Kithara,
Pan die Syrinx erfunden haben: und die Musen reprisentieren allen Geist tiberhaupt. Auf dem
Olymp selber ist Sang und Klang bestindig zu Hause, und der Inhalt des Musengesanges sind
u. a. die Leiden des Menschengeschlechtes.

Auch in den Gottermythen ist das Musische vertreten. So wurde erzihlt, daB Athene die
Flote von sich geworfen, als ein Satyr sie darauf aufmerksam machte, daB deren Gebrauch
ihre Ziige entstellte. Apollon hatte den die Flste spielenden Marsyas im Wettkampfe mit der
Kythar besiegt und dann geschunden, Marsyas selbst unterrichtet den jugendlichen Olympos
(d. h. den mythischen) im Flétenspiel, er fand diejenige Musik, welche der GroBen Mutter
heilig war. Auch die Musen haben Schicksale. Wenigstens solange sie noch Quellgottheiten
sind, pflegen sie der Licbe, und Euterpe (oder Kalliope) hat vom FluBgotte Strymon als Sohn
den Rhesos; erst spiter kann ihnen Eros nichts mehr anhaben. Die wichtigste dieser Sagen
aber ist die von dem Handel zwischen Apoll und Hermes. Jener hat die Lyra gehort, begehrt
darnach und 1iBt Hermes dafiir die gestohlenen Rinder; diese hiitet nun Hermes und blist
dabei die Syrinx, aber auch nach dieser verlangt Apoll und gibt ihm dafiir einen goldenen Stab,
den er als Hirte gefiihrt hat, und erst noch die niedrigere Gattung der Mantik, nimlich die
durch das Los.

Und neben den Géttermythen stehen die Mythen von den Singern, vor allem von Orpheus.
Wenn auch dieser gewaltigen Gestalt, welche eine Herrschaft iiber die ganze stumme und
tierische Naturwelt ausiibt und selbst in der Unterwelt so siegreich auftritt, daB die Erinnyen

I20

Die Urzeit

geriihrt werden, nichts als ein Naturmythus zugrunde lige, so wiirde die iiberaus hohe Um-

deutung des Naturvorganges uns einen MaBstab fiir die Macht des Gesanges iiber diese Nation
eben.

i Was die blinden Singer betrifft, deren hier Erwihnung getan werden muB, so ist von der Die blinden

einfachen Tatsache auszugehen, daB bei den Serben noch im XIX. Jahrhundert Blindgewordene S#ger

von Begabung Singer wurden. Dabei ist zu bedenken, welchen Vorschub die Ungestdrtheit

durch die AuBenwelt der geistigen Konzentration leistet. Mit diesem Tatbestand wird sich

die Anschauung verbunden haben, daB ein schender Singer gar zu gliicklich und herrlich wiire,

und dann entsteht die Sage, daBl der Singer schend gewesen, aber, wie Thamyris, wegen dreister

Herausforderung der Musen zum Wettkampfe von diesen oder auch wohl einfach, dafl er

durch Gotterneid geblendet worden sei, so wie die Gotter den Teiresias blendeten, weil er

den Menschen zu viel von ihren Geheimnissen offenbarte.

Wieweit die Singer der Urzeit in solche des apollinischen, des demetrisch-dionysischen Thrakisch-pie-
und des kybelischen Hymnengesanges einzuteilen sind, moge hier unerértert bleiben. Dagegen e Sénger
ist jedenfalls, so dunkel sie teilweise uns erscheint, eine sehr bedeutungsvolle Erinnerung die,
wonach man die Entstchung des Gesanges speziell an einen Stamm, der am Ost- und Nord-
abhang des Gotterberges Olympos ansissig war, nimlich an die ethnologisch so fraglichen
chemaligen Thraker und Pierier ankniipfte. Am Olymp ist das Geburtsland der Musen, die denn
auch bei Homer immer die olympischen heiBlen, und Musios und Orpheus, auch Eumolpos und
Thamyris werden speziell Thraker genannt. Selbst bei Hesiod, der die Musen die helikonischen
nennt, sind siec doch auf dem Olymp geboren und wohnen dort, unterhalb des Gipfels; nur zu
Zeiten gehen sie nach dem Helikon, baden in der Hippokrene und tanzen um den dortigen
Altar des Zeus. Thrakisch-pierische Singer diirften wohl den Zusammenhang der olympischen
Gotterwohnung mit der Musenheimat geschaffen und den Olymp zum gemeinsamen Gétter-

“berg gemacht haben. Hier ist vielleicht die friiheste Heimat des Epos, und Gétterwelt, Theogonie

und ilteste Gotterkimpfe (mit Titanen usw.) mogen hier zuerst festgestellt worden sein.

Eine besondere Nuance des Verhiltnisses zwischen Singer und Musen stellt die Berufung Die Berufing
des Hesiod dar, der vom Schafhirten zum Lehrer und Dichter wurde. Thn lehrten die Musen, des Hesiod
die ihm nichtlicherweile in seinem Askra erschienen, den herrlichen Gesang unter dem gott-
lichen Helikon. Sie verkiindeten ihm, dabB sie viele Liigen zu berichten wiiBten, die der Wahr-
heit dhnlich wiren, aber auch Wahres, wenn sie wollten. Und nach diesem Seitenblick auf
das Epos, welches auch die Liigen mitnimmt, reichten sie thm vom herrlichen Lorbeer einen
Stab und hauchten ihm géttlichen Gesang ein, auf daBl er vernehme das Kiinftige und das ehe-
dem Gewesene, und hieBen ihn besingen das Geschlecht der seligen, ewigen Gétter.

Mit Hesiod beginnt fiir uns die ganze Schénheit des Musenglaubens; die Musen, d. h. die
Poesie, bedeuten fiir ihn das Vergessen aller Ubel und die Ruhe von allen Sorgen; aber nun haben
wir auch der Fordernisse Erwihnung zu tun, welche die Nation der Poesie entgegenbrachte.

Vor allem kommt hier die wunderbare reiche, biegsame und metrisch allseitige Sprache, Firdernisse der
eine Mutter und Vorbedingung der Poesie wie der Philosophie, in Betracht, von der man nur g‘;‘*g;r e
immer wissen mdchte, wann und wo sie diese Ausbildung erreicht hat, die fiir die Poesie Zeugnis
und Vehikel zugleich war. Ein Volk, das eine solche Sprache besitzt, hat unter allen Umstinden
einen vollig geldsten und beweglichen Geist, und zugleich wird die Sprache ein hohes Werkzeug
der Poesie werden. Durch sie konnte der epische Ausdruck fiir Erzihlung und Schilderung
bei den Griechen jene groBe Uberlegenheit iiber alles gewinnen, was wir von anderen Vélkern
Episches haben.

I21



Vielartigkeit
des Lebens und
die Mufe

Die Aufgaben
des Kultus

Relative Ein-
fachheit der
alten Gesdnge

Ansehen der
Sdnger

Ihr Agon

Vortrag

Rhapsodie

Poesie und Musik

Férdernd war ferner, so gut wie fiir die bildende Kunst, die Vielartigkeit des Lebens, die
bei den vielen Stimmen und Staaten {iberall unabhingige Denkweisen aufkommen lieB und
fiir die auch die Vielheit der urzeitlichen Singer charakteristisch ist; auch hier ist bei den
Griechen selbstverstindlich, daB es einzelne bestimmte Individuen sein miissen. Und dazu
kommt die wenige Knechtschaft in den alten Zeiten und die Einfachheit der Beschiftigungen,
mit einem Worte: die MuBe, welche jedem, der es vermochte, gestattete, die Welt bildlich
zu empfinden und in Wort und Lied darzustellen. Es konnte sich Geist entbinden, wie jetzt
nirgends auf der Welt.

Sodann rief der lokal vielgestaltige Kultus iiberall verschiedenartige Bemithungen zur Ver-
herrlichung der Gétter hervor, und dabei war er nicht in den Hinden cines michtigen Priester-
tums, welches allen Gesang gleichformig und dabei vielleicht schwierig und kompliziert gemacht
oder, wie Plato im Buche von den Gesetzen wiinscht, durch Vorschriften geregelt hitte. Doch
war alles immerhin relativ einfach und jedenfalls volkstiimlich; es war etwa, was der einzige
Priester eines Tempels leicht lernen und weiter lehren konnte, und was alles Volk, auch Kinder
und Weiber leicht behielten. So der Linosgesang (Al Aive), womit in der Gestalt eines friih
gestorbenen Kénigssohnes die hingegangene Bliite des Jahres beklagt wurde, und ebenso die
an Apoll gerichteten Piane, mit denen man sich vor der Gefahr, zumal im Kriege vor dem
Angriff, ermutigte, nach bestandener Gefahr seinen Dank aussprach und im Frithling Hofthung
und Vertrauen auf ein gutes Jahr duBerte. Auch der von der Kithara-Phorminx begleitete
Reigen (xopds), das zum FlStenspiel gesungene Lied des lustigen Umzuges (xduog), das Hoch-
zeitslied (Upévarog) und das auf dieses folgende Krihenlied (xopivn) waren dieser Art, und
auch die durch bestellte Singer vorgetragene, von dem klagenden Achzen der Frauen begleitete
Totenklage, die vermutlich, wie auch der Hymenius, Anlisse zu individuellen und verschieden
lautenden Gesingen bot. (Die Krihen galten fiir chelich sehr treu: Alian, Hist. anim. 11, 9.)

Woas nun die Singer der heroischen Zeit betrifft, so ist im Mythus reichlich dafiir gesorgt,
daB man ihrer nicht vergiBt. Der gottliche Singer, der durch sein Lied erfreut, gehdrt neben dem
Mantis, dem Arzt und dem Zimmermann, denen wir etwa noch den Priester, Herold und
Schmied beifiigen konnten, zu denjenigen Berufsleuten (dnuioepyoi), die man von anderswoher
herbeiruft (wihrend Bettler ungerufen kommen). Ihr licbstes Unterkommen war gewiB das
an den Fiirstenhofen, solange es welche gab, — besangen sie doch oft die Vorfahren der Fiirsten;
aber auch in der aristokratischen Republik wird man im ganzen froh gewesen sein, wenn
nur einer von ihnen erschien. Nun wird allmihlich in einer Zeit, da aus dem Heroenleben ein
agonales Leben geworden war und alles und jedes durch die Form des Wettkampfes zu Ehren
zu kommen suchte, der Agon auch hier in vielen Fillen cine wichtige Triebkraft geworden
sein. Er ist dies bekanntlich — um vom attischen Drama abzusechen — in der chorischen Lyrik
in hohem Grade gewesen, indem diese bei Gottesdiensten und Festen durch wetteifernde
Chore vorgetragen wurde, wobei es Kampfrichter gegeben haben muB. DaB aber auch die
Adden — vielleicht schon in der fiirstlichen Zeit — sich bei 6fentlichen Festen und Spielen
auf den Agon einlieBen, lehrt Hesiod in den Werken und Tagen. Spiter herrscht dann der
Wettgesang bei Adden und Rhapsoden iiberall.

Vom Vortrage ist es unsicher, ob er durchweg mit der Kithara begleitet oder nur durch
sie eingeleitet wurde, wie man ja auch in Serbien die Gusle nicht immer zur Begleitung ver-
wendet. Auch der Begriff der Rhapsodie ist ein ziemlich umfassender. Es wird damit das An-
einanderreihen von Versen ohne erhebliche Pausen bezeichnet, und das Wort wird von sehr
verschiedener Rezitation fiir Episches und Nichtepisches, Selbstgedichtetes und Fremdes

122

Die Urzeit

gebraucht. Aber nun hatte man ein Metrum, das, auch ohne Kithara, selber schon Gesang war,
an dem wundervollen Hexameter. Seine Herkunft verliert sich ins Mythische: Phemonoe, die
erste Promantis von Delphi, oder der Hyperboreer Olen, der erste dortige Prophet, hatten
ihn erfunden, und Delphi gab denn auch seine Bescheide meist in Hexametern. ]edenfalils waren
diese lange auch fiir die Lyrik fast die ausschlieBliche Form, das einzige GefiB fiir die l?oesw
tiberhaupt. Die Griechen wuBten aber auch, was sie diesem Verse verdankten, der mit un-
errcichter Elastizitit jedem Gedanken und jeder Empfindung gerecht wird und sich d.er Ono-
matopoesie so schon fiigt; das stetigste und stattlichste aller Metren nennt ihn noch Aristoteles.

II. DIE HEXAMETRISCHE POESIE

1. Das homerische Epos

Es ist in diesem Werke davon die Rede gewesen, welches Lebensbediirfnis es fiir die Griechen Der Singer als

war, sich die Traditionen ihrer Vorzeit als ein michtiges Ganzes gegenwirtig zu halten. Uber
diese Traditionen aber wissen nur die Singer vollstindige und zusammenhingende Auskunft;
sie sind es, welche Glauben und Mythus, wenn nicht geschaffen, so doch erst in die groBe
harmonische Form gebracht und ausgeglichen und so eine groBartige und freie Herrschaft
iiber die ganze Phantasie der Nation ausgeiibt haben.

Die Poesie des erzihlenden Singers nun, im Gegensatze zum Lied und zur einfachen Gotter- Die erzahlende

anrufung, welche Volkspoesie waren, war von jeher Kunstpoesie, d. h. sie verlangte einen
wachsenden Grad von Tradition, eine Schulung ohne Zweifel von Jugend auf, und die Hingabe
des ganzen Lebens. Mag man dabei an die alten thrakisch-pierischen Singer anknii‘pfen‘ qder
nicht, Homer kann lange nicht der erste Kunstdichter gewesen sein; Ton und Stil bei ihm
sind jedenfalls nur nach langer Tradition von Singern und Singerschulen denkbar; nur auf
diese Weise ist die untriigliche Sicherheit der Behandlung zu erkliren. .

Die groBte Wahrscheinlichkeit ist, daB diesen Ton und Stil der Erzihlung sehr ausgezemhn;te
Individuen in uralter Zeit geschaffen haben, weil in ihnen die héchste Begabung und zugleich
das reinste BewuBtsein des Nationalen verbunden waren; die {ibrigen nahmen das Errungene
als ein Naturrichtiges an und trugen es weiter. ;

Im ganzen blieb der eigentliche Singer als Vermittler alles dessen, was iiber das tigliche Leben
hinausging, ganz unentbehrlich; es war ein hochwichtiger Stand im Leben, eine Gilde, deren
Mitglieder die herumreisenden Triger und Bewahrer aller hheren Anschauung waren.

Die Uberlieferung der Gesinge aber war eine miindliche. Der Gebrauch der Schnftt war
relativ jung, wie uns schon der spite Anfang der Prosa und noch in der Zeit dcir attischen
Tragddie das groBe Wesen beweist, das Euripides aus dieser Kunst macht. Daf3 sic fiir das Epos
urspriinglich nicht in Betracht kam, geht unter anderem aus den vielen R efrains, Wlederholungcin
und stehenden Epithetis hervor, welche dem Ged_é@chtnis Zeit schaffen, sich zu .s:':lmm'eln; .fur
uns aber liegt der stirkste Beweis der miindlichen Uberlieferung in seiner quzwelllgkelt. Diese
Gesinge zeigen die hochste Meisterschaft der raschen Rede, voll lebendiger Voraussetzung
dessen, was schreibende Vélker schwerfillig miterzihlen. Freilich war nun das Gedichtnis
fiir den Singer ungeheuer wichtig, und Mnemosyne ist nicht umsonst die Mutter der Musen.
Aber man bedenke, daB die Veden und die ganze altindische Literatur, vielleicht bis auf die
buddhistische Zeit, nur miindlich tiberliefert war, und daB die ernsthaftesten, auBerhalb Kal-
kuttas lebenden Brahmanen noch jetzt, so gut als ihre Vorfahren vor drei- bis viertausend

123



Schlufl aus
Homer und
Hesiod auf eine
Vielheit von
Vorgangern

Homer als
Schopfer der
grofien Kom-
positionen

Traditionen
iiber seine
Personlichkeit

Urteile iiber
seine Kunst

Fortpflanzung
der homerischen
Dichtungen

Poesie und Musik

Jahren, den ganzen Rigveda, obwohl er gedruckt ist, mit seinen tausend Hymnen und auBer-
dem noch gegen dreiBigtausend Slokas von ihren Lehrern auswendig lernen, welch letztere
Ritualien, Lehren und Gesetze enthalten, also wohl viel schwerer zu behalten sind, als
epische Dichtungen. Hatte man zu diesem Lernen die nétige Abstraktion von der ganzen Um-
gebung und die ndtige Konzentration, so wurde man dafiir auch ein gottlicher und, wo man
auftrat, allerschnter Mensch.

Auch durch ihren Inhalt legen die homerischen und hesiodischen Dichtungen nun den Schluf3
nahe, daB die groBen Epiker viele Vorginger hatten. Aber auch Homer setzt alle seine Helden
und eine Menge auf sie beziigliche Tatsachen als bekannt voraus und erwihnt viele Personen
nur fliichtig, weil der Horer sie lingst anderswoher kennt. Speziell schimmern bei ihm Reste
einer von Hesiod abweichenden Theogonie, einer Herakleis und einer Argodichtung hindurch.
Wenn wir uns von diesem vorhomerischen Zustand des Gesanges ohne Gesamtkomposition,
d. h. ohne Homer, eine Vorstellung machen wollen, so kommen uns am besten die Lieder der
poetisch hochbegabten Serben zu Hilfe. Wir haben in ihnen eine Ilias ante Homerum, d. h. eine
michtige Poesie, tiber die aber der groBe Meister nicht gekommen ist.

Fiir die Griechen ist dieser groBe Meister nun aber Homer. Er schuf die schéne Proportion
der Teile durch weise Uber- und Unterordnung und durch die Kunst, Motive und Charaktere
zu steigern.

Wer aber den Achill und den Odysseus zu halten und zu steigern wuBte, der kann nur einer,
und zwar ein Dichter héchsten Ranges gewesen sein. Man mége sich frei machen von der Vor-
stellung eines aus einer Menge von Teilen zusammengesetzten Kunstwerkes.

Uber die Personlichkeit Homers freilich ist nicht vieles zu wissen: Uber alles einzelne
stritt man schon im Altertum, so iiber die Heimat und die Familie, ja selbst iiber die Zeit, und
die erhaltenen Lebensgeschichten Homers geben wenig Anhalt, zumal die ausfiihrlichste, welche
sich filschlich als ein Werk Herodots gibt, cin neckendes spites Werk, das immerhin merk-
wiirdig ist, weil der Leser darin so hiibsch zum besten gehalten wird. Wir verweisen fiir diese
Fragen auf die Ausfiihrungen in O. Miillers Literaturgeschichte und nehmen danach an, daB
Homer ein Ionier gewesen sei und im IX. Jahrhundert gelebt habe. Fiir scine kleinasiatische
Heimat spricht besonders, daB er vor allem in der Troas jeden Fleck kennt; auch Griechenland
ist ihm tibrigens bekannt, und auf Ithaka und Pylos weil er gut Bescheid, wihrend, was iiber
die nichsten westlichen Inseln hinaus liegt, mythisch erscheint.

Dies mdchtige Walten einer jugendlichen Phantasie ... wie sie bei ihm die Bilder eines erhabenen
Heldenalters mit dem heitersten Behagen und einem unersittlichen Vergniigen in allen Partien aus-
malt und zu den schinsten Gestalten, iiber die kein Wunsch mehr hinausgehen kann, abrundet,
die reine Freude und Sorglosigkeit, womit er sich einem Strome poetischer Vorstellungen iiberlift
und in den sanft sich anschmiegenden Wellen spielt und scherzt, sind Zeugnisse des hochsten
inneren Gliickes. Die homerische Poesie hat unter allen Formen, unter denen die Dichtkunst jemals
erschienen ist, am meisten Objektivitit, d. h. véllige Hingebung des Geistes an den Gegenstand
ohne irgendein dazwischentretendes Bewufitsein der eigenen Lage, Verhiltnisse und Beziehungen
des Subjektes. Der Geist Homers ist ginzlich in einer erhabeneren und kraftvolleren Welt ein-
heimisch, aller Not und Bediirftigkeit der Gegenwart enthoben. Mit Recht machte man sich daher
auch spiter mit seiner Blindheit keine Sorgen; bei solchem inneren Schauen komnte sie kein
Ungliick sein. (Vgl. O. Miiller: Lit.-Gesch. I.)

Das wesentlichste ist, daB die homerischen Dichtungen uns erhalten geblieben sind, indem
cben die begabteste Nation auf Erden mit aller mdglichen Hingebung sich dafiir anstrengte.

124

Die hexametrische Poesie

Dabei wird fiir die frithere Zeit ein besonderes Verdienst den Homeriden von Smyrna zu-
kommen, die man sich nicht als eine Familie zu denken hat, sondern als eine Innung von Leuten,
die eine und dieselbe Kunst tricben, darum einen und denselben Kultus hatten und einen
Heros, von dem sie ihren Namen herleiteten, an ihre Spitze stellten. Nach der gewdhnlichen
Auffassung des Herganges, wie sie sich bei Alian findet, brachte dann Lykurg von seiner
Reise nach Ionien die einzeln gesungenen Stiicke, in welche die Dichtung zerfallen war,
nach Hellas, und spiter lieB Peisistratos diese Stiicke in der Ilias und der Odyssee ver-
einigen. Mit dieser Arbeit soll neben anderen Onomakritos betraut gewesen sein. Hier ver-
fuhren er und seine Mitarbeiter offenbar gewissenhaft und suchten mit groBer kritischer Pietit
nur das bewihrte Alte. Doch darf man immerhin fragen, wie vieles geopfert und neugeordnet
worden sei, als jedes der beiden Gedichte in vierundzwanzig Rhapsodien geteilt wurde.
Um die Komposition der Ilias richtig zu beurteilen, miissen wir uns vor allem sagen, daB wir
es im Gegensatz zu der peripherisch-konzentrischen Anlage der Odyssee mit einem linearen
Gedichte zu tun haben, das die Ereignisse in ihrer zeitlichen Folge darstellt, und von dem wir
nicht die Spannung des Dramas oder gar die schndd materielle Spannung des heutigen Romans
verlangen sollen. Diese langreliefartige Kompositionsweise muBl eine Wonne der Singer und
Horer gewesen sein, woran man schwer genug bekommen konnte. Freilich sind einzelne

Die Ilias. Ihre
lineare Kotmpo-
sition

Inkongruenzen, falsche Nite der Erfindung und Einschicbungen sichtbar genug; aber das mmkongruenzen

Gedicht hat sich fast in seinen simtlichen Bestandteilen so frith fixiert, daB unsere Kritik mit
ihrem Nachweis dieser Miingel viel zu spit kommt. Fiir die Ilias gibt es kein die Nation be-
herrschendes Delphi, keine dorische Wanderung, keine ionischen Metropolen, keine Erwihnung
des Bosporos, kein Korinth reicher Tyrannen, keine Reiterei als Waffengattung u. a. m. Schon
durch die vorhomerischen Singer muB jedes einzelne Motiv lingst durchgebildet und auch wohl
schon an seine wesentlich richtige Stelle geriickt worden sein, wie auch die einzelnen Cha-
raktere lingst in anderen Hinden gelebt haben miissen, ehe sie ihre vollkommen reife Erschei-
nung fanden. Die Ilias wie die Odyssee erscheint eben nicht als ein Anfang, sondern als ein
AbschluB der hochsten Meisterschaft, wobei es auf einige mehr oder weniger minder voll-
kommene Willkiirlichkeiten gar nicht mehr ankommt.

Fiir uns liegt die wahre und sehr vollstindige Proportionalitit der Ilias gerade in dem Ver-
hiltnis der umstindlichen ersten Partien mit der darin geoffenbarten Unzulinglichkeit der
groBten Helden zu der auf die letzten Gesinge aufgesparten ungeheueren Kraft und Leiden-
schaft des Achilleus, dessen GréBe alles iiberragt, sobald er sich einmal erhebt.

Gleich am Beginne gehen die Ereignisse in der kunstreichsten Abwechslung an uns voriiber:
der Hader in der Versammlung, die Einschiffung der Chryseis, die Reinigung des Heeres,
die Herolde bei Achill, dessen Gesprich mit Thetis, die Ablieferung der Chryseis durch Odysseus
in Chryse. — Erst in einer seelisch ganz ausgerciften Zeit und bei hoher Vollendung der Poesic
sind sodann Szenen moglich wie das Erscheinen der Helena auf dem skiischen Tore, wobei
die hohe Diskretion des Dichters zu beachten ist, der sie nicht auch iiber Menelaos aus-
gefragt werden 1iBt; die ilteste Gestalt der Szene war vielleicht nur die gewesen, daB die
Troer durch Helena erfuhren, wer die einzelnen achiischen Helden waren. Im V. Buch, welches
wesentlich dem Diomed geweiht ist, wird dann von Vers 144 an das Tempo beschle}_migt: der
Held erlegt vier trojanische Briiderpaare, tdtet den Pandaros, verwundet den Aneas und
erbeutet dessen Rosse und trifft Aphrodite; iiberhaupt wird das schnellere Tempo etwa
dadurch verdeutlicht, daB einer zwei Gegner trifft, welche dann Briider heiBen. — Eine
stirkere Inkohirenz ist es, daB am Schlusse des VII. Buches die Troer durch den Donner des

125

Proportionali-
tat der Ilias



Freude des
Altertums an
Kampfes-
schilderungen

Die Episoden
und ihre
Berechtigung

Charaktere

Bilder

Gewaltworte

Die Kunst der

zweiten Hilfte
des Gedichts

Poesic und Musik

tibelsinnenden Zeus geschreckt werden, und daB ihnen doch im VIII. Buche alle Ereignisse
giinstig sind.

Uberall werden uns nun eine Menge Kimpfe erzihlt, ja die Lust an Kampfschilderungen
ist so grofB, daB auBer den Kiampfen vor Ilion auch noch lingstvergangene willkommen sind,
und welches Interesse der Dichter dafiir voraussetzte, geht schon aus der technischen Genauig-
keit hervor, womit die Art der Verwundung und die betreffende Stelle der Riistung angegeben
werden. Hiervon geben sich die heutigen Leser so schwer Rechenschaft, man findet dergleichen
entbehrlich. Nun ist aber, was man weglassen kann, ohne daB darum eine merkliche Liicke
entsteht, deshalb noch lange nicht entbehrlich, und sicher kommt man durch Wegschneiden
desselben nicht zur iltesten Gestalt des Gedichtes. Wir sollen dem Altertum das Recht lassen
sich zu freuen, auch wo wir, durch das Pikante und Tendenzisse vollig abgestumpft, es nicht
vermdgen, und uns bei solchen Partien fragen, ob es nicht gerade der hichste Beweis kiinst-
lerischer Schonheit und Berechtigung sei, dal wir sie entbehrlich finden.

Ahnlich werden wir iiber die Episoden urteilen, wegen deren Homer schon bei den spiteren
Griechen etwa einmal getadelt wird, welche die Ilias nur lasen und nicht mehr hérten und
darum vom Epischen schon nur sehr unsichere Begriffe hatten. Auch ihnen gegeniiber ist es
gefihrlich, mit unserem Begriffe vom Entbehrlichen zu operieren; denn der epische Dichter
schon der homerischen Zeit war ein groBer Kiinstler und in seinen Mitteln iiberaus frei, und
wenn er retardiert und nicht blof Erzihlungen, sondern auch Gespriche einflicht, so miissen
wir ithm seine kiinstlerische Okonomie lassen. Ahnliche Episoden, wie diejenige von Glaukos
und Diomed im VI. Buche, Stillestellungen der Handlung durch dramatisch tiberfliissige, aber
linear-episch sehr schone Partien sind der bereits erwihnte Zweikampf zwischen Aias und
Hektor, an denen beiden, wie der Horer wohl wei}, Géttern und Menschen, und besonders
dem Dichter noch sehr viel gelegen ist, so daB sie sicher iiberleben werden, ferner das Gesprich
zwischen Idomeneus und Meriones und der erste Teil von Buch XV mit dem umstindlichen
Verkehr der Gtter und der Botschaft an Poseidon. Nestor, der schon beim Hader der Fiirsten
an seine alten Taten erinnert hat, erzihlt mitten in einer heftigen Debatte umstindlich einen
alten Krieg zwischen Pylos und Arkadien, da er in seiner Jugend den Herrn der eisernen Keule,
Ereuthalion, erlegte; spiter erzihlt er den ganzen elischen Krieg, und ebenso berichtet Phénix
sein ganzes fritheres Leben.

Die Haltung der einzelnen Charaktere zeigt eine ganz untriigliche Sicherheit und wie selbst-
verstindliche Wahrheit. Man beachte nur die Nuance zwischen den beiden Atriden, wie sie
bei der Tétung des Adrastos gezeichnet wird, und ferner die Fiille von einzelnen Persdnlich-
keiten, die uns in einem Kampfe wie die Schlacht bei den Schiffen vorgefiihrt wird.

Auch die Menge der Bilder dient der linearen Komposition und der dabei stets erneuten
Schattierung des Kampfes. Uberaus schén ist es, wie die Wolken sich zerstreuen und auf ein-
mal eine prachtvolle siidliche Gebirgslandschaft erglinzt (Il. XVI, 297).

Endlich erinnern wir noch an einzelne Gewaltworte, wie wenn Diomed dem Gegner zuruft:

Meiner Kraft ja begegnen nur Sihn’ ungliicklicher Eltern (Il VI, 127)
oder Komm’ heran, daff du eilig das Ziel des Todes erreichest (Il. VI, 143).

Uberhaupt finden wir iiberall die hchste Kraft, Schénheit und Geschmeidigkeit des Ausdrucks,
vom Donner bis zum Schmeichelwort, das von Hektor selbst dem Rossegespann gegonnt wird.
Von der hdchsten epischen Kunst ist dann die ernste tragische Haltung der ganzen zweiten
Hilfte. Ausgenommen den neuen Schild Achills im XVIIL Gesang und die absichtlich sehr

126

Die hexametrische Poesie

ausgedechnten Leichenspiele des Patroklos, hat sie keine Episoden mehr; dafiir zeigt sie, wie
die zweite Hilfte der Odyssee, eine besondere Welt der reichern, psychologischen Entfaltung,
bis zu der wunderbaren Auflésung des Zornes in Wehmut in Hektors Lésung. ‘Mit Hektors
Bestattung in Troja schlieBt das Gedicht. Den eigenen Tod Achills anzufiigen, vermied der
groBe Dichter. Kein Neuerer hitte es vermieden.

Dieser SchluB mit der Auslieferung der Leiche Hektors war aber voller kiinstlerischer Wille.
Denn der Vorrat derjenigen Ereignisse, welche nun bis zum Untergang Ilions folgten, war
genau ebenso alt und fiir Homer so vollstindig vorhanden als die bis hierher von ihm behandelten.
DaB die Ilias also nicht mindestens noch den Inhalt der Athiopis, d. h. den Untergang des
Memnon und des Achill mitenthielt, kann nur einen poetischen Grund ersten Ranges haben;
es muB} eine hohe Proportionalitit gewesen sein, die dariiber entschied, und vielleicht auch
das Gefiihl, daB iiber die Szene des Priamos im Zelte des Achill nichts mehr hinausreichen
kénne. Achills vorbestimmter Tod zieht sich als Ahnung schon so deutlich durch die ganze
Ilias, daB der materielle Hergang entbehrlich scheinen konnte.

SchlieBlich machen wir darauf aufmerksam, daB sich schon in der Ilias eine Vordeutung
auf zwei kiinftige poetische Wirklichkeiten findet: den Chor des Dramas und die bukolische
Poesie. Jener meldet sich in Gestalt des Jemand (1i¢), der mit dem Satze Also redete einer (Wde dé
Tig eimeoke) zu Worte kommt, wenn die Denkweise vieler ausgedriickt wird. Der Hirt aber
findet sich hier einstweilen als stummer Zeuge der Natur, z. B. wo er von ferne das Tosen
zweier in einer Schlucht zusammengeflossener Stréme hort, und wo er eine mond- und stern-
helle, windstille Nacht beobachtet und sich dabei im Herzen freut; er wird in der griechischen
Dichtung dereinst seine Sprache finden.

Die Odyssee ist gegentiber der Ilias jedenfalls das spitere Gedicht; wir kénnen dies daraus
schlieBen, daB sie sich indirekt auf diese bezicht, indem sie vermeidet, was hier schon gegeben
ist. Hier, wie in der Ilias, ist die erste Hilfte wesentlich episch und die Basis der zweiten,
welche schon beinahe dramatisch ist. In ausschlieBendem Gegensatze aber steht sie zu dem
linearen Gedicht als das konzentrisch peripherale oder schlechthin zentrale, indem eine groBe
Doppelhandlung: die Irrfahrten des Odysseus und das Treiben der Freier auf Ithaka in einer
méichtigen Katastrophe zusammenstromt.

So wie das Gedicht jetzt vorliegt, ist es jedenfalls eine durch viele Wandlungen hindurch-
gegangene und allmihlich ausgereifte Darstellung, die zuletzt vom groBten Dichter, und zwar
von einem Dichter in denjenigen majestiitischen Zusammenklang gebracht worden ist, den
sie jetzt hat.

Dafiir, daB dies nicht ebenfalls Homer gewesen, liegt kein verniinftiger Grund vor, ja man
konnte sagen, es muB Homer gewesen sein, indem nicht vorauszusetzen ist, daB sich so leicht
wieder ein zweiter Dichter von diesem Genie gefunden habe. Nur ist er seiner Macht viel
sicherer, viel gereifter, als da er die Ilias schuf. Er war wohl alt geworden, und wir mdgen
uns dabei erinnern, wie auch andere griechische Dichter, besonders Sophokles, ihre volle Kraft
bis ins hohe Alter behiclten. So beherrscht er jetzt alle Mittel der hichsten epischen Kunst
bis zum vollen Umschlagen ins Drama.

Und bei all dieser Kunstreife liefert das Gedicht doch die vollen Beweise fiir eine relativ
uralte Entstchungszeit, wire es auch nur der beschrinkte geographische Horizont, indem iiber
die westgriechischen Inseln hinaus alles mythisch ist.

Mit der allersichersten Hand ist nun hier das Ganze als solches gruppiert, im Sinne der
héchsten Kunst. Homer beginnt nicht mit der Abfahrt des Odysseus von Troja, sondern schiebt

127

Der Schluf

Vordeutung
auf Chor und
Bukolik

Die Odyssee
das spdtere
Gedicht. Ihre
beiden Hiilften

Schlufi-
redaktion des
Gedichtes
durch Homer

Uralte Ent-
stehungszeit

Sicherheit der
Gruppierung



Die grofle
Episode

Proportio-
nalitat der
zweiten Hilfte

Die Vorberei-
tung der Rache

Poesie und Musik

die Dinge so, daB die Peripetie von Anfang an schon ganz nahe ist; von der Insel der Kalypso
ist es zeitlich nur eine kurze Strecke bis zur T6tung der Freier. Nachdem kurz auf den Aufe
enthalt des Helden auf Ogygia hingewiesen und der Rat der Gétter berichtet worden, folgt
in den vier ersten Gesingen (Telemach und das Treiben der Freier — Penelope — Telemachs
Reise zu Nestor und Menelaos) breit und schén und mit vielseitiger Ankniipfung an den
sonstigen Mythus die Exposition, die zur gréBten Spannung des Horers mit der Ausfahrt der
Freier schlieBt, welche Telemach zur See auflauern wollen. Erst mit dem V. Gesang tritt dann
Odysseus in den Vordergrund. Auf Hermes’ Botschaft hin muB ihn Kalypso entlassen, und
nach unendlichen Leiden erreicht er Scheria. Die drei folgenden Gesiinge stellen seine Auf-
nahme bei den Phiaken dar, vom Zusammentreffen mit Nausikaa an. Nachdem er im wesent-
lichen gerettet ist, erweckt er durch seine herrliche Persénlichkeit die tiefste Teilnahme. Gewif3
sah diese ganze Partie in der frithesten Tradition unendlich diirftiger und fabelhafter aus; jetzt
ist sie die wahre Exposition des Menschen Odysseus, welcher sich nicht bloB erholt, sondern
offenbart.

Diese ganze Phiakenexistenz ist aber wohl nur deshalb so golden und breit ausgemalt, damit
Odysseus seine Geschichte erzihle; sie ist der Rahmen um die groBe vom IX. bis XII. Buch
reichende Episode, in der er die Schicksale darstellen muB, die friiher ohne allen Zweifel der
Singer berichtet hatte, und zwar als Anfang des Gedichts, die aber, von dem halb Geretteten
erzihlt, sehr viel tr6stlicher klingen. Diese Episode ist an die denkbar richtigste Stelle geschoben.
Alles, was sonst den dem Drama geniherten Bau des Epos storen und verzdgern wiirde, alles
Hochfabelhafte, das der eingehenden Einzelmotivierung und Charakteristik widerstrebt haben
wiirde, wird hier in einem Strom absolviert. Man k&nnte sagen, die ganze Mirchenwelt der
Seefahrer versammle sich hier um einen Menschen. Speciosa miracula promit (Horaz).

Ein Angelpunkt innerhalb dieser Schicksale, dasjenige Hauptmotiv, wodurch die ganze erste
Hilfte der Odyssee erst recht zusammenhingt und das vom I. Buch an betont wird, der Zorn
Poseidons — ohne Zweifel an sich uralt, wie die ganze Geschichte vom Kyklopen —, bekam
vielleicht erst durch Homer jene meisterhafte Wendung, daB Odysseus trotz Warnung der
Genossen in seiner zweiten Hohnrede an den geblendeten Polyphem seinen Namen nennt und
sich dabei ein gutes Teil der Schuld an seinem und seiner Gefihrten Unheil zuzicht. Auf den
bloBen Niemand hin wiirde Polyphem, nach der unausgesprochenen Voraussetzung des Dichters,
umsonst bei seinem Vater (Poseidon) geklagt haben.

In der zweiten Hilfte, vom XIII. Gesang an, liegt eine dhnliche Proportionalitit wie im
zweiten Teile der Ilias. Das Ende der Geschichte wire rasch da, wenn es der Dichter gewollt
hitte, und in der iltesten Gestalt des Gedichtes mag es auch bald gekommen sein.

Statt dessen geht das Gedicht in michtiger dramatischer Breite auseinander; in einer Menge
von Gesprichen, die bisweilen schon vollig szenisch sind, wird die grofe, vielgestaltige Vor-
bereitung zur Katastrophe gegeben. Zwar riickt in denselben nicht immer die Geschichte
vorwirts, wohl aber kommen darin die Charaktere zur vollstindigen Entfaltung. Denken wir
beispiclsweise nur an den cinen Dialog zwischen Odysseus und Telemach im XVI. Gesange.

Auch in groBen Erzihlungen werden die Charaktere entwickelt und dabei Winke iiber
kiinftiges Tun eingeflochten. So gehsrt Buch XIV ganz dem Eumios und den beiden fingierten
Erzihlungen des Odysscus, und in XV erzihlt Eumios umstindlich und schon seine Jugend-
geschichte.

Das Ziel des Dichters ist: die Rache, und zwar die absolut heidnische, menschliche Rache
durch das Tun der Freier so vollstindig als mdglich zu begriinden, sie dann allmihlich und

128

Die hexametrische Poesie

allseitig aufsteigen zu lassen und endlich auf das allmichtigste zu vollenden. Es ist das Bild
der Hybris und des dazu gehdrenden Verderbens. Darum wird der ganze Jammer von Ithaka
dargelegt; der Horer soll mit steigender Entriistung inne werden, wie viele schon beim B&sen
mitmachen, und wic tief das Ubel gefressen hat. Buch XVI ist groBenteils dieser Erbitterung
des Horers gewidmet: Wir lernen darin das Elend des Laertes kennen, erhalten eine Aufzihlung
der Freier nach ihrer Herkunft, horen die Voraussicht des Odysseus, daB sie thn miBhandeln
werden, werden in ihren geheimen Mordrat eingefiihrt und erfahren die frithere Giite des
Odysseus gegen die Schlimmsten, Antinoos und Eurymachos. Diesem allem gegeniiber kann
die Rache um so vollstindiger werden, je geduldiger und zuriickhaltender verfahren wird.
Odysseus kann, schon um seine Gattin selber auf die Probe zu stellen, seine Sehnsucht vollig
bemeistern; Gattin, Biirger und Freunde sollen ihn erst dann erkennen, wenn er an den Freiern
wird volle Rache genommen und sich damit als der Rechte legitimiert haben.

Inzwischen ist von der Erzihlung bei den Phiaken an die Gestalt des Helden bis zum aller- pie Gestalr
hochsten Interesse und bis zum magischen Zwang auf den Horer gewachsen. In seiner fritheren des Helden

Laufbahn war er einer unter mehreren GroBen, sein Charakter stand schon fest, aber neben
Achill, Agamemnon, Aias. Nun aber tritt er allein vllig plastisch wirklich aus dem allgemeinen
Rahmen hervor, so daf er fiir uns dasjenige griechische Individuum wird, das wir neben Sokrates
am genauesten kennen. Er ist also eine der beiden bei weitem am meisten wirklich gewordenen
Gestalten des ganzen Altertums, und zwar das Ideal des Griechen, nicht in einzelnen Lebens-
altern oder Stellungen, sondern das Ideal iiberhaupt, und dies ohne Phantastik, leibhaft in einen
UmriB gesammelt, vollig lebendig und beweglich.

Eingefiihrt ist er durch seine vier Monologe wihrend des Schiffbruches und des Schwimmens,
und unmittelbar, nachdem er das Land erreicht hat, welche dem Horer zeigen, daf} er im
Kampfe mit den Fluten noch seiner michtig ist, und dann durch die wundervolle Anrede an
Nausikaa. Und nun vertieft sich iiberhaupt das Leid des gewaltigen Dulders in der ganzen
ersten Hilfte der Dichtung, und die schrecklichsten Momente wiirde auch der Horer kaum
aushalten, wenn sie nicht, wie gesagt, von dem halb Geretteten erzihlt wiirden. Wir erinnern
an das Gesprich mit dem Schatten der Mutter Antikleia, welche aus Kummer um ihn gestorben
ist und ihm mit ihrer herzzerreiBenden Auskunft iiber den Zustand von Ithaka und den Jammer
der Gattin und des Vaters jene diistere Vision der Heimat gibt. Sie ist verschmachtet aus Sehn-
sucht nach dem Sohn; denn Odysseus ist ein solcher, um den man sich zu Tode hirmt. Ferner
moge man an den zugestanden schrecklichsten Moment seines Lebens denken, da er seine ihn
noch mit seinem Namen rufenden und die Hinde nach ihm ausstreckenden Gefihrten von der
Skylla emporgerissen und zerfleischt sieht.

Dazwischen schadet es ihm nichts, wenn ihn der Horer wohl auch etwas fiir einen Prahler
nimmt, wie da, wo er sich bei der Charybdis am Feigenbaum schwebend und schwingend erhilt,
bis diese das verschluckte FloB wieder von sich gibt. Bei einem seiner ersonnenen Lebensliufe,
worin er so unermiidlich ist, sagt ihm Athene lichelnd: Nicht einmal daheim lissest du
Liigen. — Sehr schon ist dann derjenige Lebenslauf, den er dem Eumios erzihlt und der sich
hie und da dem wirklich Erlebten so weit nihert, daB das Pathos, womit der Held stellenweise
spricht, wahr ist.

Hie und da, noch unerkannt, wirft er nun in die Klagen der anderen einen michtigen,
ungeduldigen Vorwurf hinein, warum sie dies alles erduldet: — Aber kéniglich ist, schweigen zu
kénnen, und darum klingt es tiberaus michtig, wenn er zu Telemach spricht: Wenn du wirklich
der Meinige und von meinem Gebliite bist, so soll niemand erfahren, daBl Odysseus da ist usw.

9 Burckhardt, Griechische Kultur 129



Poesie und Musik

Die iibrigen. Und um diesen Odysseus nun gruppieren sich die iibrigen fiinf Hauptcharaktere des Ge-

dufif,;‘f;; dichtes: Nausikaa, Penelope, Telemach, Eumios und Eurykleia. Sie konnen ihre Reife erst

mit und nach der hohen Ausbildung des Odysscuscharakters erreicht haben. Aber Nausikaa

und Penclope wiiren den spiteren Griechen unerreichbar gewesen, und welch grofartig epische

Gestalt ist Eumios! Er ist ferne von allem Idyllischen. Er und Eurykleia sind zusammen das
persénlich gewordene Eigentum, das sich gegen die Frevler und Riuber wehrt.

Die Rache soll cine ganz vollstindige, allseitige sein. Absichtlich werden darum unter den
Freiern bessere und schlimmere unterschieden und dabei doch aller Untergang vorbereitet.
Einen, den Amphinomos, warnt Odysseus, aber umsonst. — Sein Triumph iiber Iros zeigt den
Bettler Odysseus schon in einer véllig ihrer selbst sicheren Majestit; er nimmt seinen geflickten
Schnappsack wieder um und setzt sich wieder auf die Schwelle.

New Das Gesprich mit Penclope im XIX. Gesang zeigt dic hichste Kunst des epischen Verzdgerns
Steigerng 511 Behuf einer vollig klaren Auseinandersetzung der beiden Hauptpersonen vor der Peri-
petie und vor der Erkennung von Penelopes Seite; Odysseus erzihlt immer mehr wirklich
Geschehenes: seine wahre Personlichkeit schimmert immer deutlicher durch die Maske hin-
durch, die innere Erschiitterung der Penelope wird immer stirker; aber gegen allen Jammer
der Gattin stehen seine Augen fest wie Horn oder wic Eisen. In der beriihmten Badeszene
mit Burykleia, die ihn erkennt, aber von ihm an der Gurgel gefaBt wird, diirfte er etwas weniger
barsch sein, da er die Sache hat kommen sehen; ganz berechtigt erscheint dann aber wieder

seine Wut gegen die verbuhlten Migde.

Das Finale  Endlich, im XX. bis XXIL Gesange, kommt das groBe Finale, bei welchem das ganze Per-
sonal der Odyssee beteiligt ist. Zuschends steigert und beschleunigt sich der ganze Hergang.
Beim Beginn des letzten Gelages fiihlt man sogleich den schirferen Ton; auf die trotzige Rede
des Telemach und den Wurf mit dem KuhfuB folgt die letzte Verhandlung wegen der Ver-
mihlung der Penelope, die schauerliche Vision des Theoklymenos, das Hervorholen des Eurythos-
bogens. Da ihn keiner spannen kann, verlangt thn Odysseus, und die Freier fiirchten sogleich,
er méchte es konnen; Odysseus priift und spannt; umstindlich wird geschildert, wie die Saite
singt, und Zeus donnert; dann erfolgt sein SchuB.

Und nun wirft er die Lumpen von sich, und es beginnt die letzte Szene, die der wilden,
schrecklichen, groBartigen Rache, deren einzige Parallele der Untergang der Nibelungen ist,
und welche in ihrer Macht das ganze iibrige Gedicht aufwiegen muB. Odysseus dringt in
sicben michtige Verse zusammen, was er den Freiern zu sagen hat; dann geht er an den Kampf,
dessen einzelne Motive und Wandlungen lauter vollendete Kunst sind. Der Held wird fertig
ohne einen Moment des Zauderns oder Beratens, vollig als Herr und Kénig. Der Realismus
der Todesarten bis zum FiiBezappeln der gehenkten Migde und zur Exckution des Melanthios
zeigt, daB der Dichter dergleichen genau mitangesehen hatte.

Im XXIIL und XXIV. Gesange ist manches streitig und interpoliert; doch ist vielleicht
gerade die lange Zogerung der Penelope mit der Anerkennung ein uralter und echter Zug.
So ccht als méglich ist, daB ihr das Beste ohne ihr Zutun im Schlafe widerfihrt, wie ja auch

Der jetzige Odysseus schlafend von den Phiaken in Ithaka gelandet wurde. Der letzte Schluf} (der Sieg tiber

Schisf dic Empdrer mit dem siegreichen Speerwurf des Laertes) ist zweifelhaft, groBartig aber dann
wieder Zeus letzter, am Ende noch durch seinen dampfenden Blitzstrahl bekriftigter Entscheid,
wodurch den Ithakesiern Vergessen des Bosen, das sie sich angetan, und Eintracht eingegeben
wird.

.

130

Die hexametrische Poesie

Die Odyssee zeigt nun die hochste Sicherheit in der ganzen epischen Behandlung, weshalb Sicherheit der
denn manche Interpolation auch sofort kenntlich ist. Odysseus sagt (XII, 452) deutlich im SR
Namen des Adden: Ich habe dies und das schon gestern erzihlt,

und widerlich ist mir’s
Noch einmal, was genau verkiindet ward, zu erzihlen.

Wenn also listige Wiederholungen vorkommen, wie die der Rede des Menelaos und mehreres Unechte
. ; L Cl Yo 27 o Zutaten
in der zweiten Nekyia, oder wenn unnétige Parallelen zu schon Erzihltem geboten werden,
wie die zweite Melanthoszene, so wird dies nicht auf Homers Rechnung kommen. Ganz etwas
anderes sind die stationiren Sitze und Verse, wie

Und sie erhoben die Hinde zum lecker bereiteten Mahle.
Aber nachdem die Begierde des Tranks und der Speise gestillt war usw.

Nieder tauchte die Sonn’, und schattiger wurden die Pfade
und beim Abfahren aus einem Palast:

Treibend schwang er die Geiflel, und rasch hin flogen die Rosse

und vieles dhnliche. Dies ist echt episch und richtiger, als wenn variiert wiirde. Dafiir ver- Echte Wieder-
steht der Dichter aber auch wieder das echte Variieren sehr wohl und weil z. B. genau, wes- Halnzges
halb er den Empfang Telemachs bei Menelaos anders gestaltet als bei Nestor; jener mufl von

Odysseus gleich von selber zu sprechen anfangen, gerade damit sich das in Pylos schon ver-

wandte Motiv des Fragens nicht zu wiederholen braucht.

Episch stationir sind auch die stets wiederkehrenden Epitheta der Menschen und Dinge, Epitheta
und durchaus stilgemiB ist es, daB selbst in bewegter und schmerzlicher Rede, ja in hochst
gespannten Momenten die Sachen vollstindig benannt und geschildert werden: Penelope, im
tiefsten Jammer iiber Telemachs Gefahr, spricht doch von den

hurtigen Schiffen, welche den Minnern
Sind wie die Rosse des Meeres, zu durchgehn die unendlichen Wasser.

Und auch, wo die Freier sich zur Mordfahrt riisten, wird die konventionelle Beschreibung
des Schiffes mit Mast, Segeln, Rudern usw. dem Horer nicht erspart.

Etwas anderes sind absichtlich an hochst gespannter Stelle eingelegte Episoden, welche den Episoden
Zweck haben, zur Erhhung der Spannung zu retardieren. So ist die umstindliche Geschichte,
wie Odysseus in seiner Jugend die Narbe am Bein erhielt, gerade da erzihlt, wo Eurykleia
diese Narbe bemerkt und alles auf dem Spiele steht, die Absicht erhellt aus der Mitangabe
von allen Nebenumstinden, Situationen, Gastmihlern, Landschaften usw.

In der Ausfithrung der einzelnen Gestalten wei Homer ganz genau, wie weit er im Inter- Okonomie in
esse des Gedichtes zu gehen hat. Es lag nahe, die Freier anfangs in ciner groBen Aufzihlung b
zu schildern und ihr Tun im ganzen zu zeichnen. Statt dessen — im Interesse der hochsten
Lebendigkeit — lernt man beides einstweilen stiickweise kennen und jedesmal, wo und wie
es zu wirken hat. Meist reden Antinoos und Eurymachos; mit einer groBeren Anzahl von ihnen
macht man erst bei AnlaB ihres Unterganges namentlich Bekanntschaft; vorher wiren allzu-
viele aufgezihlte Individuen nur im Wege gewesen.

In jeder Art von Schilderung ist das hohe MaBhalten zu beachten. Sie dient nur dazu, etwas
wirklich Bedeutendes zu bezeichnen und ist gerne ein Mittel des spannenden Retardierens;
dies z. B. am Beginne des XXI. Gesanges, wo die Geschichte des von Eurytos herstammenden

o% I3I



Kiirzungen

Mythologische
Exkurse

Vergleichungen

Sobrietdt der
Gefiihls-
ausbriiche

Zarte Ziige

Poesie und Musik

Bogens feierlich erzihlt und umstindlich das Offnen und Erkrachen der Tiire der Vorrats-
kammer geschildert wird, aus der Penelope ihn holt. Dagegen ist zu bemerken, wie Palast
und Girten des Alkinoos nur so weit geschildert werden, daB eine wonnige Vorstellung er-
weckt wird, und ebenso die Hohle der Kalypso, die Grotte der Nymphen, der schéne Brunnen
auf Ithaka. Von einzelnen Prachtstiicken, welche beschriecben werden, nennen wir den Schwert-
riemen des Herakles.

Hie und da mag gekiirzt und arrangiert worden sein. So ist die Geschichte der Kirke im
X. Buch auffallend rasch erzihlt, ihr Haus, ihr Auftreten, das Erscheinen und Verschwinden
des Hermes, ihr Eid, das alles geht ganz schnell an uns voriiber; man gewinnt den Eindruck, als
konnte es davon eine viel lingere Redaktion gegeben haben. Aber fiir unsere Odyssee ist die
Kiirze hochst berechtigt und in richtiger Proportion zu demjenigen Umfang, welcher der
Gesamterzihlung des Odysseus gewidmet ist.

AuBerdem ist die Odyssee, wie die Ilias, hie und da verpflichtet, eine Art mythologischer
Enzyklopidie vorzustellen, als wollte der Dichter in kurzen Resumés andeuten, was er sonst
noch vorritig hitte. Demodokos legt die Geschichte von Ares und Aphrodite und die vom tro-
janischen Pferde ein; von den Nekyien wird die erste beniitzt, um eine Revue der mythischen
Frauen zu geben, die zweite, um, wie gesagt, durch den Mund von Agamemnons Schatten
die Bestattung Achills erzihlen zu lassen.

Von den Vorgingen auf dem Olymp berichtet die Odyssee im Gegensatz zur Ilias wenig;
sic beschiftigt die Phantasic des Horers lieber mit dem Vogelflug und anderen Vorzeichen.

An Vergleichungen fehlt es in dem Gedichte nicht; wohl aber ist der Dichter mit ausgefiihrten
Bildern sparsamer als in der Ilias, wo sie fiir die sich stets anhiufenden Kampfszenen isthetisch
und unentbehrlich sind. Wir kdnnen auch sagen, da der Dichter der umstindlichen Pracht-
gleichnisse nicht mehr bedarf, weil er durch seine Schilderung die Sachen und Menschen selber
michtig genug belebt. Dazwischen aber erlaubt er sich doch einmal, den am Phiakenstrande
aus dem Dickicht hervortretenden Odysseus durch das beriihmte Bild vom Bergléwen zu
zeichnen, und grauenvoll wirken in der erschiitternden Erzihlung Agamemnons von seiner
Ermordung neben den fragmentarisch hingeworfenen Einzelmomenten die Bilder von dem
an der Krippe getSteten Stier und den geschlachteten Schweinen. — Wenn an dieser Stelle
der Mord Kassandras durch Klytimnestra bei vergeblicher Gegenwehr Agamemnons erzihlt
wird und wir erfahren, daf8 die Gattin dem Toten nicht einmal Augen und Lippen zudriickte,
so haben wir hieran ein Beispiel von der Verwendung des GrifBlichen bei Homer. Sonst zeigt
sich seine Gr6Be ja besonders eigentiimlich im Weglassen alles Wiisten, woran es im Mythus
nicht gefehlt haben wiirde; aber er weil auch, wo der Realismus am Platze ist; wenn derselbe
im Tun und Leiden des Polyphem bis ins Derb-Wiiste gesteigert wird, so ist er doch poetisch
hochst wirksam als indirekter Ausdruck der hochsten Wut und Spannung des Odysseus.

Ferner zeigt Homer hier die hochste Sobrietit der Gefiihlsausbriiche. Das Gefiihl soll durch
den Hergang im Horer selbst genugsam geweckt sein; darum kann Odysseus lautlos von Kalypso
und ebenso zweimal von Kirke scheiden.

Sodann erinnern wir an die Fiille von wehmiitigen und zarten Ziigen, welche die Odyssee
bietet, z. B. daran, wie in der Kammer des Odysseus ein herrlicher Wein aufbewahrt wird,
fiir wenn er etwa nach langem Leiden wiederkime, oder wie ihm die geretteten Gefihrten
bei Kirke, nachdem sie wieder Menschen geworden, mit leiser Klage die Hinde driicken; wie
er dann wieder zu den Ubrigen am Strande kommt, umspringen ihn diese, wie Kilber die Mutter,
und es ist ihnen, als kimen sie heim nach Ithaka. Er selbst, schlafend in Ithaka ausgesetzt,

132

Die hexametrische Poesie

kennt anfangs die Heimat nicht, bis Athene ihn durch zunechmend deutliche Schilderung iiber-
zeugt. Bei Eumios erkennt er am Benechmen der Hunde drauBen das Nahen eines Befreundeten;
es ist Telemach, dessen Licbenswiirdigkeit sich gleich in der Art offenbart, wie er den Fremden
Platz behalten heiBt.

Was die Welt der Odyssee betrifft, so tibergehen wir zunichst die exakte Geographie, an
welche sich die spiteren Griechen so eifrig hingten, obschon immer merkwiirdig ist, wie
genau der ionische Singer Pylos, Lakedimon, Ithaka usw. kennt. Wichtig und bedeutungsvoll
aber ist die mythische Geographie. Schon bald iiber das Bekannte hinaus wohnen Ungetiime
wie der bdse Konig Echetos von Festland; in weiterer Ferne aber kommt nun z. B. die Insel
der Kalypso, wo der Nabel des Meeres ist, also ein Zentrum des Mittelmeers und Gegenbild
zu Delphi. Aea, die Insel der Kirke, allda sind Wohnung und Tanzplatz der Eos und Aufgehen
des Helios, braucht nicht einmal im Osten gedacht zu werden, sondern wird nur so geschildert
als ein Ort, wo (im Gegensatz zur Stadt der Kimmerier) tiberhaupt wieder regelrechtes Tages-
licht beginnt. Die Insel Syria heiBt der Ort, wo die Wendungen der Sonne sind. Und vollends
ist alles sehr zweifelhaft, was sich auf Okeanos, Sonnentore und Wohnung der Triume bezieht.
In den kurzen Nichten der Listrygonen schimmert eine echte Kunde des Nordens hervor.

Bedeutungsvoll fiir die Weltanschauung ist, daB gegen den Rand der Welt hin das Leben
immer um einen Grad idealer und gliicklicher sein soll. So auf der eben genannten Insel Syria,
wo niemals Hunger noch Krankheit herrscht, sondern die Leute, wenn sie alt sind, von Apoll
und Artemis dahingerafft werden. Ganz besonders deutlich aber erscheint das Gliick der Phiaken.
Sie sind den Gottern nahe und von ihnen geliebt und besucht, in ewigem Uberflu, unter
ewig mildem Himmel.

Endlich atmet man in der Odyssee die reine Seeluft ohne allen StraBenstaub. Sie ist voll
von begeisterten Schilderungen aller Schiffe und alles Fahrens. Wie umstindlich und technisch
genau wird das FloB des Odysseus beschrieben; er arbeitet wohlkundig der Schiffsbaukunst,
wie es ein Inselkdnig wohl sein mufite, und herrlich ist schon die Axt, die ihm Kalypso dazu
liech, aber freilich geht es dann ebenso kunstgerecht in Stiicke. Michtig ist das Bild des groBen
Sturmes, bei dem das Schiff des Helden zerschellt, und die letzte furchtbare Schwimmprobe
desselben; das Allerschrecklichste wird zwar in den Schreckensgestalten der Skylla und Cha-
rybdis mythisch gegeben; aber bedenklich ist die See schon, wenn man nicht weit iiber die
bekannten Gegenden hinausgekommen ist, und jenseits Kreta

nicht ein anderes Land mehr erscheint, nur Himmel und Wasser.

Das letzte, was Odysseus gemiB dem symbolischen Befehle des Teiresias tun wird, bedeutet
den Verzicht auf das Meer, aber aus dem Meere wird der Tod gelinde {iber ihn kommen,
ein solcher, der ihn ermiidet, in behaglichem Alter hinnimmt, und gliicklich wird um ihn herum
das Volk sein!

Das alles wurde in einer Zeit gedichtet, da alle anderen Nationen noch wasserscheu waren,
ausgenommen die Phénizier, die aber ihre Begeisterung wohl nicht so haben laut werden lassen
und tiberhaupt nicht eine Freude an einem lebendigen Vorgang poetisch geduBert haben. Nur
Griechen konnten dergleichen in die Poesie bringen.

2. Homer und die Griechen

Allen jugendlichen Vélkern gewihrt die Mythenpoesie die Mb'glichkeit, im Dauernden,
Konstanten, in dem verklirten Bilde der Nation selbst zu leben, ganz besonders aber ver-

133

Die Welt der
Odyssee

Das Gliick an
den Randern
der Welt

Die Seeluft
der Odyssee

Homers Ver-
dienst um die
Griechen



Homer in der
Jugendbildung

Homer als
Urkunde

Spdtter

Nachteile der
einseitigen
Homer-
verehrung

Homer-
verehrun in
Alexandria

Die Parodie

Poesie und Musik

dankten die Griechen dieses Leben ihrem Homer. Darum hat auch bei keiner Nation jemals
ein Dichter fiir alt und jung cine solche Stellung eingenommen. Schén sagt Plutarch: Homer
allein hat iiber die Veranderlichkeit des Geschmacks der Menschen den Sieg davongetragen; er ist
immer neu und in wonnevoller Jugendherrlichkeit.

Solon verlangte in Athen von Staats wegen von den Rhapsoden den vollstindigen Vortrag
Homers, und die Peisistratiden folgten ihm darin nach.

Ganz unermeBlich aber wurde seine Macht, als er einmal zugestandenermaBen das Haupt-
bildungsmittel der Nation von Jugend an wurde. Die Griechen sind vielleicht die einzige gebildete
Nation, welche schon den Kindern ein véllig objektives, sittlich sehr freies und — zum Unter-
schiede z. B. von den Biichern Mose und dem Schah Name — theologisch und politisch tendenz-
loses Weltbild beibrachte, wogegen sich dann Pythagoras, Xenophanes und (in seinen ersten
beiden Biichern vom Staat) Plato viel zu spit erhoben, und so hat Homer ihnen bei weitem
nicht nur die Gétter gemacht, sondern wesentlich das menschlich Freie in ihnen wach gehalten
oder erweckt. Zwar wurde noch auBer ihm auserwihlte Poesie im Jugendunterrichte verwandt,
aber Ilias und Odyssee waren doch weitaus die Hauptsache.

Und nun ist Homer fiir die Griechen die Urkunde der géttlichen und menschlichen Dinge
im weitesten Umfange, ihr Religionskodex, ihr Kriegslehrer, ihre alte Geschichte, an welche
noch spit alle Geschichte iiberhaupt ankniipft, wic auch alle Geographie an ihn zu appellieren
pflegt. Bis zu den spitesten Literaten der Kaiserzeit, ja bis tief in dic byzantinische Zeit herab
reicht eine bestindige kritische, isthetische, antiquarische, linguistische Beschiftigung mit ihm.
Man studiert seine Art, die Dinge zu benennen, und sucht die dunklen Stellen, woran es nicht
fehlt, zu erkliren. Bei den Philosophen und Antiquaren war Homer ein permanenter AnlaB zu
allen moglichen Dialogen, Abhandlungen, Reflexionen, wie aus Dutzenden von Schrifttiteln
hervorgeht.

Freilich gab es Spotter wie Diogenes, der die Grammatiker bewunderte, welche die Leiden
des Odysseus erforschten, ihre eigenen aber nicht kannten; aber die einscitige Beschaftigung
mit dem Mythus blieb Tatsache. Es behauptete sich eine spezifische Gleichgiiltigkeit gegen die
nichtmythische und nichthomerische Welt, und in dieser Bezichung wurde der Singer ein
wahrer Landschaden. Man licbte das Vergangene nun einmal nur als ein Typisches und hielt
wenig vom Exakten. Wiren die einzelnen Poleis nicht dabei interessiert gewesen, ihre Griindung,
Mischung und Verfassungsgeschichte zu kennen, so hitten wir vor den Perserkriegen kaum
auch nur die notdiirftigste griechische Geschichte.

Auch die spiteren Dichter konnten sich unter Umstinden beklagen. Es gab in der spiteren
griechischen Zeit Leute, welche sich, um der Poesie iiberhaupt nichts mehr schuldig zu sein,
in niedriger Weise darauf beriefen, daB man an Homer genug habe. Das alles ist aber cben
nur ein Beleg fiir seine enorme Wirkung, die aus unzihligen Ziigen spricht, bis auf das ewige
Zitieren seiner Verse, auch beim Gelage, und die philologischen Scherze, die man sich dabei
erlaubte, und bis auf die Prachtmanuskripte, welche in den Hinden der GroBen waren.

Besonders die Lagiden in Alexandria und die Attaliden von Pergamon wetteiferten im
Studium und der Verherrlichung Homers, und Ptolemios Philopator lieB ihm einen Tempel
errichten, in dem seine Statue von denen der sieben Stidte umgeben war, die darauf Anspruch
machten, seine Heimat zu sein.

Bei AnlaB Homers wire nun auch ein Wort iiber die Parodie und Travestie zu sagen. Diese
entstehen bei einem lebhaften Volk von selbst als Reaktion gegen das Feierliche in Kunst,
Poesie und selbst Kultus. Der griechische Kultus schiitzte sich im allgemeinen davor, indem

134

Die hexametrische Poesi¢

er soviel als moglich Heiterkeit und GenuB in scinen eigenen Bereich mitaufnahm; aber seine
crnsthaften Momente waren denn doch.vor der Parodie nicht sicher, und Alkibiades iffte die
Eleusinien nach. In der Poesie aber war das fritheste, unvermeidliche Opfer Homer, weil sich
die Parodie, um moglichst viele Mitlacher zu haben, an das Bekannteste anschlieBen muB.

Die komische Wirkung entspringt unfehlbar aus dem Kontrast zwischen der feierlichen
alten Form und dem kleinen, neuen, momentanen Inhalt, welches derselbe auch sei, ob nun
neuere Figuren travestiert unter der Maske homerischer Gestalten und in homerischer Weise
handeln, wie dies in der Batrachomyomachie der Fall ist, oder ob Homers Redeweise liber-
haupt auf ganz belicbige Gegenstinde iibertragen wird.

Die spiteren literarischen Angaben, daB dieser oder jener der Urheber der Parodie sei,
haben nur sehr bedingte Geltung. Méglicherweise hat man Homer schon ins Gesicht parodiert;
jedenfalls herrscht spiter im ganzen griechischen Reden und Schreiben iiberhaupt ein un-
aufhrliches Anspiclen auf ihn, oft bloB mit einem Wort, das jeder verstand und erginzte,
bald genau, bald mit komischer Verinderung. Wer z. B. ein Manuskript verbrannte, sagte:

Komme herbei, o Hephist! Denn Thetis hat deiner vonnditen!

So Plato, als er seine Tragddien, und Metrokles, als er die Vorlesungen des Theophrast ver-
brannte; und der platonische Sokrates 148t es sich im Protagoras nicht entgehen, bei der Morgen-
audienz im Hause des Kallias die Nekyia fliichtig zu parodieren. Die Tragiker wurden im
Leben ungleich viel weniger zitiert als Homer.

Daneben aber entwickelte sich die Parodie als Kunstgattung. Ein berihmter Parodist war
schon Hipponax. Dann kam im V. Jahrhundert mit besonderen parodistischen Dichtungen
der Komiker Hermippos. Besonders hohen Ruhm aber genoB zur Zeit des peloponnesischen
Krieges der Thasier Hegemon, der vermutlich neue Namen und Ereignisse in die homerischen
Verse einschob, so daB sie oberflichlich wie eine Rhapsodie anzuhdren waren. Mit seiner
Gigantomachie bezauberte er, wie es heiBt, die Athener so, daB sie an jenem Tage am meisten
lachten, obwohl die Nachricht vom sizilischen Ungliick angelangt war. DaB daneben die
Komddie des Epicharmos, Kratinos, Aristophanes die Parodie stellenweise aufs heiterste ver-
wandte, ist allbekannt.

Um die Zeit Philipps von Makedonien bliihte neben Euboios von Paros, der die Athener
schmihte, Matron, welcher der Parodist hieB. Dieser wandte in seinem Gastmahl beim Rhetor
Xenokles nur die Sprache Homers, nimlich dessen Redeweisen, Epitheta und auch ganze Verse
auf einen ganz modernen Gegenstand an; es war cine der zierlichsten und harmlosesten Ver-
wendungen. Im IIL Jahrhundert parodierte dann der Zyniker Krates neben Homer auch die
Elegien Solons.

3. Die homerischen Hymnen

Von den aus sehr verschiedener Zeit-stammenden homerischen Hymnen sind die fiinf grBeren,
nimlich der auf den delischen und der auf den pythischen Apoll, der auf Hermes, der auf Aphro-
dite und der auf Demeter, Gedichte fiir sich, wihrend die kleineren meist Prodmien sind, der-
gleichen dic Rhapsoden ihren Erzihlungen aus der Heroenwelt voranzuschicken pflegten.
Jene groBeren aber wurden zwar wohl an Festen vorgetragen, sind aber keine Kultusgedichte
oder Tempelhymnen und durchaus vers chieden von den lyrischen Hymnen der jolischen sowohl
als der chorischen Dichter; vielmehr ist der Hymnus hier ein Zweig des Epos, eine Rhapsodie,
so gut als eine Erzihlung aus der Heldensage.

135

Ihre Verwen-
dung gegeniiber
Homer

Die Parodie
als Kunst-
gattung



Teils selbstin-
dige Gedichte,
teils Prodmien

Der Aode auf
Delos

Die Proomien

Der Zyklus
und sein Inhalt

Poesie und Musik

Die beiden auf Apoll und der auf Demeter sind offenbar im Interesse der Tradition des
delischen, delphischen und eleusinischen Tempels gedichtet und bei den dortigen Festen vor-
getragen worden; dagegen der auf Aphrodite ist wohl fiir den Hof eines kleinen Fiirsten am
Ida verfaBt, der auf Hermes aus einer eigentlichen Wonne des Singers selber hervorgegangen.
Jedenfalls aber haben wir es hier mit lauter Laienpoesie zur Verherrlichung von Géttern zu
tun, und zwar enthielten vielleicht diese und zhnliche Gesinge neben den Gétterschilderungen
im Epos und der Theogonie weit die wichtigste Belehrung, welche der Grieche tiberhaupt
tiber das Tun seiner Gotter empfing; der Umstand aber, daB es Festpoesie war, bewirkte, daB
diese Gétter in allgiiltigem, panhellenistischem Sinne dargestellt wurden. Es kann sehr viel
dergleichen gegeben haben, so daB, was wir besitzen, trotzdem in der alten Literatur nur die
noch vorhandenen Hymnen zitiert werden, nur ein geringer Rest des chemaligen Bestandes
wire; denn es ist sehr denkbar, daBl man spiter diese Gattung, deren Inhalt ein fiir allemal
bekannt war, fiir weit entbehrlicher hielt als die groBen Heldengedichte, und daB daher, als
die Lyrik und das Drama den Mythus auf ihre Weise darstellten, die Hymnen leicht in Ver-
gessenheit gerieten.

Von Einzelheiten wollen wir hier nur an das liebliche Bild des Adden und der hymnen-
singenden Jungfrauen im Hymnus auf den delischen Apoll erinnern. Diese delischen Midchen,
Apolls Dienerinnen, haben das gleiche Thema mit dem Singer: Apollon, Leto, Artemis und
den Preis der Minner und Frauen aus alter Zeit, und das alles ist Hymnus! Ferner kénnen sie
die Stimmen (Sprechweisen: Tonweisen:) und Tanzrhythmen (2kpeuotactic) aller- Menschen
nachahmen, und jeder, der sic hort, meint, er spreche selbst, so schin ist ihr Gesang gefiigt. Und
dann redet der Adde die Midchen an: Denkt meiner auch noch spiter, wenn ein miihseliger fremder
Erdenmensch euch fragt: Welcher ist der siifleste Singer, der hier verkehrt und welcher erfreut euch
am meisten? — Dann antwortet alle: ein blinder Mann, er wohnt im steilen Chios, und alle seine
Lieder werden auch in Zukunft die schonsten sein. Wir aber werden euern Ruhm weitertragen, soweit
wir auf Erden in wohlbewohnte Stidte kommen, und man wird uns glauben, weil es wahr ist. Viel-
leicht verdankten dic Midchen von Delos ihren Gesang dem Adden selbst.

Von den ProSmien hat der Hymnus auf Ares durchaus invokatorischen Charakter, indem
er am Anfange aus lauter Epithetis besteht, womit der Gott angerufen wird. Dies ist schwerlich
Addengesang; doch kann die an ‘die spitern pseudo-orphischen Hymnen erinnernde Form alt
sein und auf Tempelritualien zuriickgehen; die Anrufungen sind zum Teil sehr schén und poetisch
und besonders das Gebet am Schlusse. Ein herrliches, altes Prodmium ist dagegen der Hymnus
auf Artemis und ebenso der auf Athene, und auch unter den iibrigen sind gute und alte. Sehr
bedeutend ist in diesen bloBen Prodmien, wie das Auftreten der Gotter durch das Mitempfinden
von Erde und Meer, Wald und Gebirg auf das hchste verherrlicht wird; man wird dabei an
die andichtigen Prodmien italienischer Improvisatoren des XV. und XVI. Jahrhunderts erinnert.
Merkwiirdig ist besonders auch der XXX. Hymnus auf die Mutter aller Dinge, als Parallele
zum Anfang des Lucretius. Die Allmutter Erde wird hier fast mit denselben Wendungen ver-
herrlicht wie bei dem rémischen Dichter Venus.

4. Zyklische Dichter, Rhapsoden und spitere Epiker

.Die zyklischen Dichter haben den Namen von ihrem durchgingigen Bestreben, ihre Gedichte
mit denen Homers zu verkniipfen, daff das Ganze einen grofen Zyklus bildete. Diese Gedichte

136

Die hexametrische Poesie

wurden blindlings geradezu auch dem Homer zugeschrieben; doch haben genauere Nachrichten
unterscheiden gelehrt, wic die einzelnen Partien auf einzelne Dichter zu verteilen sind.

Der Zyklus enthielt vor allem die Fortsetzung der Ilias (Penthesilea, Memnon, Tod und
Bestattung Achills, Wahnsinn und Selbstmord des Aias, Philoktet, Neoptolem, Odysseus vor
der Einnahme Trojas, die Einnahme selbst, die Abfahrt der Griechen), und zwar war dieser
Stoff in der Athiopis und der Zerstorung Trojas von Arktinos, sowie in der kleinen Ilias von
Lesches behandelt, deren letzter Teil gleichfalls Zerstorung Trojas hieB. Die der Ilias voran-
gehenden Geschichten stellte der Kyprier Stasinos in den Kyprien mit einer langen Vorgeschichte
dar, dic mit der Erzeugung der Helena ihren Anfang nahm. Die Abenteuer der Riickfahrt
schilderten die Heimkehren (vootol) des Hagias von Trdzen, eine Fortsetzung der Odyssee
war die Telegonie des Eugammon von Kyrene. Es gab ferner im Zyklus eine Thebais und Epi-
gonen von einem unbekannten Dichter, ferner eine Odipodie, ja eine Theogonie und Titano-
machie, denn laut Proklos umfafite der Zyklus die Mythen von der Vermihlung des Uranos
und der Gia bis zur Totung des Odysseus durch Telegonos.

Von den Dichtern lebte Arktinos von Milet um den Anfang der Olympiadenrechnung,
Lesches von Mytilene um die XVIIL. oder XXX. Olympiade, Stasinos und Hagias in unbekannter
Zeit, Eugammon erst um die Mitte des VI. Jahrhunderts. Neben thnen moge hier fliichtig auch
die zyklische Dichtung Hesiods erwihnt werden, die sogenannten Eden, die wiederum mit dem
Frauenverzeichnis (xatdhoyog yuvak@®v) in einem vielbesprochenen Zusammenhang standen,
und von denen die ersten §6 Verse des, wie es scheint, sonst nachhesiodischen Heraklesschildes
ein Fragment sind.

Wann der epische Zyklus seinen letzten AbschluB gefunden hat, ist unbekannt: es geschah
wohl erst durch einen der alexandrinischen Gelehrten; sicher aber konstatierte in ihm die Nation
mit Eifer und Anstrengung diejenigen Uberlieferungen, in welchen ihr Leben bildlich im
tiefsten Sinne geschildert war. Diese Dichter trafen den Heroenmythus und G&ttermythus
offenbar noch in lebendiger Bewegung an und haben ihn wie eine Art volkstiimlicher Offen-
barung fixiert, und aus dieser Fundgrube konnten dann nicht nur die Dramatiker, sondern
auch die Maler ihre Stoffe massenhaft entnechmen; der Zyklus enthielt nicht nur das Vor- und
Nachhomerische, sondern eine Masse von Seitensagen und Varianten der homerischen Er-
cignisse selbst. Zu beachten ist auch hier, daB es Laien sind, welche die Mythen sammeln und
redigieren, daf8 es ihrer viele sind, daB sie voneinander abweichen diirfen, und daB sie ihre
Namen nennen.

Spitere betrachten die Zykliker und die ihnen verwandten Epiker schon vollig als Schrift-
steller, Apollodor z. B., der sic wohl noch vor sich hatte, ja exzerpierte, zitiert: Der, welcher
die Thebais, der, welcher die Alkmionis geschrieben hat, und diesem Umstande miissen sic auch
ihr Weiterleben verdankt haben; denn bei den Rhapsoden scheinen sie frith verblichen zu
sein, und nur Homer und Hesiod scheinen im Munde derselben weitergelebt zu haben.

Die Rhapsoden aber waren fiir alles, was lebendig erhalten bleiben sollte, unentbehrlich
und blicben es fiir Homer auch, als er lingst aufgezeichnet und kritisch gesichtet war; denn
offentliche Bibliotheken gab es noch lange nicht, und Homer, zumal der ganze, war ein teures
Buch. Sie sind die spiteren Nachfolger der Adden, die teils wettweise bei Festen, z. B. gesetz-
miBigerweise bei den Panathenien, teils einzeln auf Begehren bei Gelagen und anderen Anlissen
einzelne Partien im Zusammenhange, wie dies das Wort Rhapsode zu sagen scheint, vortrugen.
An und fiir sich vertraten sie wohl Alles und Jegliches, und so lebten auch andere Dichter neben
ihrer gesicherten schriftlichen Existenz durch sie noch weiter; wir wissen z. B. von den Ge-

137

Die Dichter

Die Rhapsoden
und ihre Auf-

gabe



Ihre Unent-
behrlichkeit fiir
den Genuf des

alten Epos

Poesie und Musik

dichten des Archilochos, daB sie zu Athen von einem gewissen Simonides von Zakynthos, der
dabei auf einem Stuhle saB, in den Theatern rhapsodiert wurden, und auch lebende Dicilter
welche im Falle waren, sich vor versammeltem Volke, zumal in Olympia, vernchmlich 11;
machen, waren genétigt, sie als Rezitatoren zu verwenden, da dieses Rezitieren nicht mehr
Sache einer mittleren und wenig geiibten Stimme war.

Wihrend nun von den Zyklikern fast nur gelehrte Notiz genommen wurde, lebte Homer
durch die Rhapsoden, die — offenbar a potiori — auch Homeristen genannt wurden, auch in
der Diadochenzeit weiter. Noch der schlimme Kassander war homerfreundlich und wuBte von
dem Dichter das meiste auswendig; Demetrios von Phaleron lieB die Homeristen im Theater

317—307 zu Athen auftreten, wo sie ohne Zweifel pflichtgemiB genau rezitieren muBten, und es mag

v. Chr.

die Einﬁ'ihrt.mg ciner regelmifBigen Rezitation damals in Athen ganz zweckmiBig und erwiinscht
gewesen sein. Noch im groBen Theater zu Alexandrien rezitierte der Komiker Hegesias den
Hesiod und Hermophantos den Homer.

Als I—{au.pterbin des Epos hﬁtte man die Kunst miissen gelten lassen, weil sie allein eine stets
gegenwirtige neue Schonheit vorzubringen hatte und der Mythus in Relief und Malerei
cwig jung Welterleben konnte; aber nach dem frei Poetischen kommt eben, wie schon gesagt,
das L1t61§ar1sche, und auf vermeintlich ergriindete Gesetze des Urspriinglichen hin entstcht
unvermeidlich das Sekundire, immerhin reich in seiner Art und mit Ziigen des Urspriinglichen

Entwicklung versetzt, die wir sonst nicht kennen wiirden. Ins einzelne liBt sich die Entwicklung vom Gesang

des Epos

vom Gesang
zur Literatur-

zur bloBen Literaturgattung nicht verfolgen, sicher aber ist, daB bei den Griechen der Hexa-
meter mehrere Jahrhunderte hindurch immer noch die hauptsichliche kunstmifig ausgebildete Form

8atung der Poesie, Erzihlung von Begebenheiten die allgemeine Lust des Volkes war, und daff der heroische

Das historische

Epos

Mythus, wenn man in die Sage der einzelnen Stimme und Stidte einging, einen unerschopflichen
Reichtum hatte.

Daher entstand fortwihrend eine Menge epischer Dichtungen, deren Interesse aber offenbar
vorwiegend im Inhalt lag und sich verlor, als die Logographen die darin behandelten Sagen
in kiirzeren Schriftwerken zusammenfaBten. Sie sind alle verloren: die Phoronis, die Danais,
gl.ie Minyas, die Atthis, diec Theseis, die Europia, die Einnahme von Ochalia, die Heraklee und
Odipodee des Spartaners Kinithon, auch alles von Eumelos und dem Samier Asios, ferner die
Heraklee des Peisandros von Kameiros, welchen die Alexandriner allein neben Homer und
Hesiod in den Kanon der Epiker aufnahmen, und ebenso die von Herodots Verwandten Panyasis
von HalikarnaB, endlich aus der Zeit des Peloponnesischen Krieges die Thebais des Anti-
machos, eines schon schr weitschichtigen und fiir die Lektiire schaffenden Dichters.

Aber schon die Menge von Titeln gestattet cinen SchluB auf den Reichtum dieser Produktion,
und nun mdge man dazu die Tatsache halten, daB durch die lange Anwendung des Hexameters,
die sich bei einem Empedokles und Parmenides selbst auf Philosophie erstreckte, und durch
das lange Ausbleiben der Prosa vieles Erzihlende von selbst zu einem Mittelding zwischen
Epos und Chronik wurde. Vielleicht ist es nur Zufall, daB wir nicht auch von poetischen Be-
arbeitungen zeitgeschichtlicher Ereignisse etwas wissen, wie sie im Drama versucht wurden
und bei den Serben auch in der Epik ihren Platz fanden.

Aber freilich einem stirkeren Eindringen des Historischen in die Poesie stand die Macht
des Mythus im Wege, und so wissen wir auch nicht viel von der epischen Behandlung einer
historischen Vergangenheit, die sagenhaft schon oder pathetisch brauchbar war. AuBer den
Perserkriegen bot die griechische Geschichte freilich auch weniger lohnenden Stoff als die
romische; denn die Dichter hitten nicht wie Lucan und Silius ein Weltreich, sondern nur ihre

138

Die hexametrische Poesie

Polis zu verherrlichen gehabt. Uber einen historischen Epiker aber hitten wir doch gerne
niheren Bericht, nimlich iiber Rhianos aus Kreta, einen Dichter in der Richtung der alexan-
drinischen Schule, der im IIL Jahrhundert den zweiten messenischen Krieg darstellte, und den
Pausanias umschreibt, wihrend er fiir den ersten Krieg aus dem Historiker Myron schopft.
Er war polygraphischer Epiker und dichtete auBer den Messeniaka eine Heraklee, Eliaka und
Thessalika. Vielleicht hatte schon er eine rein populire, vorziigliche Dichtung vor sich, dic

er cher verderbte.

Es war dic Bestimmung des Epos, auBer durch die bildende Kunst durch andere Dichtungs-
arten abgeldst und ersetzt zu werden, wenn der Geist der Nation eine andere, unmittelbarere
Ausdrucksweise erreicht hatte, wobei eine spitere Erneuerung als gelehrtes Kunstepos immer-
hin vorbehalten war. Innerhalb seines Hauptsubstrates, des Mythus selbst, erwuchsen ihm zwel
Konkurrenten, nimlich derjenige Zweig der héheren Lyrik, der durch Stesichoros und Pindar
vertreten ist, und die ganze Tragddie, und in dieser letzteren wiederum sind speziell epische
Teile einzelne Chorgesinge wie der des Agamemnon, welcher das Opfer Iphigenias darstellt,
und sodann die Berichte der Boten — denken wir z. B. an den im koloneischen Odipus und
den im rasenden Herakles —, welche das Erzihlende in einer neuen, tiberaus ergreifenden Form
vertreten. Wenn das Drama iiber die Welt gekommen ist, verliert das Epos seine Jungferschaft.

5. Das alexandrinische erzihlende Gedicht

Das spitere griechische Epos verdient einen Blick, wire es auch nur, damit man sich iiber-
zeuge, wicso es schwer geworden war, auf Homers Pfaden neu oder tiichtig zu sein. Und hier
lernen wir nun die Alexandriner in ihren beiden Hauptvertretern Apollonios von Rhodos und
Kallimachos kennen. Wir beginnen mit dem ersteren, dem Dichter der Argonautika, der

unter Ptolemios Euergetes und Philopator gelebt hat.

Apollonios sucht vor allem in seiner Diktion und im Bau des Hexameters zu klingen und zu
lauten wie Homer, ist aber an sich schon ein sehr mittelmiBiger Dichter, und nun trifft man
bei thm auf ein durchgehendes MiBverhiltnis zwischen der feierlichen Eleganz und psycho-
logisch-rhetorischen Ausmalung und den zum Teil uralten und rauhen Motiven, die gar kein
poetisches Ganzes bilden. Dazu offenbart sich das damalige Absterben des echt mythischen
Gefiihles; vergebens sucht er die Leere seiner gottlichen und heroischen Gestalten durch
Empfindungen sentimentaler Art in den Hauptfiguren aufzubessern. DaB sein Sujet eine geo-
graphische Reiseroute ist, bietet eine Gefahr, welche auch der Odyssee nahegelegen hitte,

die aber Homer gliicklich vermied. Apollonios, statt den Stoff zu siubern, der schon viel zu

schr von allen Seiten, auch von den kolonialen Dichtungen her, mit den verschiedensten Bestand-

teilen und Bezichungen angefiillt war, stopfte ihn mit solchen erst recht voll. So duftet er schon

in der Aufzihlung der Helden von lauter mythologischer und genealogischer Gelehrsamkeit.
DaB man die vielen beriihmten Teilnehmer der Fahrt nachher kaum zu beschiftigen wulite,

ist freilich ein allgemeiner Ubelstand dieses Sujets, dieser riickt aber hier mit der siuberlichen
Behandlung dem Hérer oder Leser hart vor die Augen, wihrend man es in fritheren, naiven
Improvisationen mit denselben nicht so genau mochte genommen haben. Apollonios weill bei
der ersten Nennung und Einfilhrung der einzelnen Heroen aufs niedlichste zu variieren und

meint, damit sei es getan.

Ablosung des
historischen
Epos durch
chorische Lyrik
und Tragodie

Apollonios
von Rhodos

Kommentare beweisen, daB Apollonios nur allzusehr als klassisch galt; noch bei den Romern  Kommentare

iibersetzte ihn P. Terentius Varro Atacinus frei und bearbeitete ihn Valerius Flaccus.

139



Die hexametrische Poesie
Poesie und Musik

Drei seiner erzihlenden Stiicke handeln von Heraklesmythen, sind aber unter sich ungleich Seir};l .
und gewiB nicht bloBe Fragmente einer Herakle.is, sondern besonders gedichtet. I?er Hera}— ke
kliskos gibt ein schénes und héchst lebendiges Bild aus der Jugend des Herakles, .1ndem‘ die
Geschichte von den Schlangen, die darauf erfolgte Weissagung des Tiresias und die weitere
Erzichung des Knaben erzihlt werden. — Der Reichtum des Augias, der am Anfang ur.ld am
Ende verstiimmelt ist und in der Sprache nicht dorisch gefirbt, sondern véllig im epischen
Dialekt verfaBt ist, beschreibt in 281 Versen endlos weitliufig, aber sorgfiltig die Reichtiimer
des Augias, das Auftreten des Herakles bei ihm und die T6tung des nemeischen Lowen, Wel'che
Herakles dem Sohne des Augias, Phileus, erzihlt; das Gedicht ist von Theokrit, d. h. von seiner
sonstigen Behandlung, ziemlich abweichend, kénnte aber doch von ihm sein. — Eine Idylle
ist der an den bereits genannten Nikias gerichtete Kyklop, er besteht fast ganz aus dem Solo
einer mythischen Person, niimlich aus der Rede Polyphems an Galatea; ebenso ist das Hoch-
zeitslied der Helena fast nichts als der Gesang eines Chores von zwdlf Lakonierinnen. Ein
regelrechter Hymnus im epischen, homerischen Sinne, wie besonders dgs Pro@miqm und der
SchluB zeigen, doch unterbrochen von einem Dialog in Einzelversen, sind die Dioskuren.

Vorwiegend episch, insofern es durch den Mund anderer als Finzel- und. Wechseilgcsagg i)nafi flgﬁi’eﬁk
Situationen und Herginge darstellt, ist aber auch noch das Bukolische bei Theokrit. Sein
Substrat ist der Gesang sizilischer und unteritalischer Hirten, welcher gewil von den frihsten
Bevolkerungen der Insel und GroBgriechenlands herstammte; er kam hier noch bis in unser
Jahrhundert vor, und zwar als carmen amocbaeum. Vielleicht aber hatten die Bauern und Hirten
tiberhaupt iiberall neben ihren lindlichen Gétterhymnen, ihren Liedern, Ritornellen usw. den
Wettgesang, der durch Abwechseln im Ritornell so iiberaus leicht entsteht, und wenn es sich
nun darum handelte, ihre Gefiihlswelt und Anschauung der Dinge darzustellen, so diente
hierzu, abgesehen von der Liebesklage, vorwiegend dieser, der sich von selbst zum Agon gestaltet,
indem die Hirten sich nach Richtern umsehen. Als dann die Kunstdichter sich in den lindlichen
Gedankenkreis hineinversetzten, fanden sie an ihm eine gegebene Form. Auch der Gebrauch
des Hexameters, als des alten Verses fiir alles, ist echt hirtenhaft und uralt, er hat hier seine
besondere bukolische Zisur nach dem vierten VersfuBe.

In Sizilien, wo sich die Existenz des Hirten friih schon zu einem kleinen Mythus und einer Sizilien:
Idealfigur, Daphnis, gestaltet hatte, begann die bukolische Kunstpoesie schon sehr frith, und
zwar heiBit es, Stesichoros von Himera habe damit den Anfang gemacht: also ein sehr groBer Stesichoros
Dichter und Meister der chorischen Lyrik bemichtigte sich auch dieses Elements; nur kdnnen
wir nicht mehr ahnen, was er damit angefangen hat. Sodann wirkten jedenfalls die Mimen
des im V. Jahrhundert lebenden Sophron darauf ein, d. h. teils ernste, teils spaBhafte Schilde- sophron
rungen des niederen sizilischen Volkslebens tiberhaupt, in Gestalt von Gesprichen in dorischer
Prosa; sie waren in der Form bedeutend genug, um Plato als Schule fiir seine Dialoge zu dienen,
und Theokrit soll ihm seine zwei wichtigsten Genrestiicke aus dem stidtischen Leben, die
Pharmakeutria und die Adoniazusen nachgedichtet haben.

Mag es nun mit der Bukolik des Stesichoros gewesen sein, wie es will, jedenfalls kam die Neuaufgreifen
Gattung erst in einer spiteren, iiberreizten und ermiideten Zeit, nachdem der Mythus schon gf}: :; o durch
ziemlich abgeweidet war, zur Bliite, als Reaktion gegen die Weichlichkeit und den Schwulst

Kallimachos ~ Der iltere Zeitgenosse des Apollonios und ein dichtender Antiquar wie dieser ist Kalli-
machos, der Oberbibliothekar zu Alexandria zur Zeit des Philadelphos und Euergetes. Er war
ein Polygraph, dessen Bestes, nimlich seine Elegien, untergegangen ist; erhalten aber sind
seine den homerischen nachgebildeten Hymnen, die auf ihrem Gebiete dartun, wie aus Gesang
eine bloBe Literaturgattung werden kann.

Wesentlich war ihm die saubere Nachahmung der homerischen Sprache, die mythologische,
sakrale und geographische Erudition und eine unechte, vehemente Lebendigkeit, die zu dem
geringen poctischen Zug einen traurigen Kontrast bildet. Wenn er zwischen dem epischen
und dem invokatorischen, allokutorischen Hymnus schwankt, so scheint er freilich eine uralte
Form, die schon in den homerischen Apollohymnen reichlich vorkommt, zu erneuern; auch
dort kann es der Adde nicht vermeiden, dem Gotte vorzuerzihlen, was dieser selbst getan hat,
also besser wissen muB; aber die homerische Invokation ist nicht aus dem bloBSen Pathos,
sondern eher daraus zu erkliren, daB der Singer wihrend seines Vortrages einem Gotter—
bilde zugewandt war; der Schreibdichter Kallimachos dagegen erzihlt invokatorisch etwa
wie die schottischen Prediger, die schon den Inhalt einer ganzen Predigt in das Gebet preBten,
und meint offenbar, durch diese bestindigen Apostrophen, die er fiir poetisch feurig hilt, sein

Seine Hymnen Gedicht lebendig zu machen. So stellt der erste Hymnus die Geburt und Jugendgeschichte des
Zeus und die Leitung der Kénige durch ihn mit aller moglichen Gelehrsamkeit unter bestin-
digen Anreden dar, der zweite, auf Apoll, beginnt mit einer affektierten Theophanie und ver-
flicht mit der Aufzihlung seiner Titigkeiten die Griindung von Kyrene, der Vaterstadt des
Dichters; der dritte, auf Artemis, ist ein abgeschmacktes Gegenstiick zum homerischen Hymnus
auf Hermes, ein rechter Gelehrtenirrtum. Auch Artemis muB hier als kleines Kind schon allerlei
verrichten, sich von Zeus ihre ganze spitere mythologische Ausstattung erbitten, sich Waffen
bei den Kyklopen bestellen usw. Im vierten, auf Delos, werden die Fluchtfahrten der Leto
gerade so zur Entwicklung geographischer Weisheit beniitzt wie bei Apollonios die Argonauten-
fahrt; am Ende kommt dann ein férmlicher Exkurs tiber die Hyperboreer. Apoll, der so nase-
weis ist, wie im dritten Hymnus Artemis, vatiziniert schon im Mutterleibe und gibt sogar
der Leto Anweisungen. Auch die Unart der Aufziblungen (hier z. B. aller Orte, die besonderen
Gottern geweiht sind) kommt mit der Gelehrsamkeit und der Rhetorisierung in die Poesie.
Endlich wird, shnlich wie schon im ersten Hymnus, dem Ptolemios Philadelphos tiichtiger
Weihrauch gespendet, bei AnlaB von Kos, wo Apollon nicht will geboren werden, weil diese
Insel einst Ptolemios verherrlichen soll. — Das folgende Bad der Pallas ist kein epischer Hymnus
und gehdrt schwerlich in diese Reihe; in dorischen Distichen gehalten, sicht es schon einer
Elegie dhnlich, wie manches bei Ovid. Es wird die Beschreibung einer Weihezeremonie gegeben
und an diese der Mythus von Tiresias angehiingt, welcher geblendet wurde, weil er Pallas
baden sah. — Der gleichfalls dorische sechste Hymnus endlich, auf Demeter, enthilt wenigstens

einen leidlich erzihlten Mythus, von der Rache der Géttin an Erysichthon, welcher heilige *
Biume niederhieb.

6. Die Bukolik. — Das spite Epos

¥ i R b5 U ei'nem hahre e Di§hter sGge b der sonstigen Poesie. Das wesentliche aber war, daB mit Theokrit ein bedeutender Dichter
cinzelnen Szenen aus dem Mythus durch neue und reiche Behandlung Herrliches zu schaffen, ‘ K A die. Buche non crorifnEn selbsss abmohl nodhem Byisstselo kot otk
und zwar durch Hervorhebung des Zartsentimentalen, des Reich-Realistischen, des Buko- IFSRE e oee e 1 i ’ >

i i i i it d hischen Stoff Ende
lisch-Genrehaften und selbst des Humoristischen. Es ist dies Theokrit, der, ctwas ilter als haben, daB es mit dem elgentllchen heromchen Epos und_ g kle DEhe ilen d'o i 1 n E
Kallimachos und Apollonios, noch ganz unter Ptolemios Philadelphos gehdrt J sei, und nun nahm er aus dem wirklichen Gesang der Hirtensklaven, was ihm diente, und ga

140 141



Rede

und Gesang,
monologisch
und dialogisch

Stufenreile bis
zum Frechen

Homerische
Elemente

Ubersicht
iiber die spat-
griechischen
Epiker

Poetische
Sprichwaorter
und Lebens-

regeln

Poesie und Musik

damit seinem Dichten nur ein Substrat, wihrend er doch den schonsten Schein der Naturpoesie
erweckte. Wihrend das Bauernleben seit Hesiod von der Dichtung schon didaktisch absolviert
war, ist es die so lange geschmihte Helotenpoesie, welche hier scheinbar zu glinzenden Ehren
kommt, in einer Zeit, da man sonst keine andere Poesie mehr hat als kiinstlich nachgemachte
und etwa das Epigramm.

Das bukolische Idyll ist nun vor allem keine Dorfgeschichte, sondern die Situation expliziert
sich, nachdem sie zu Anfang mit wenigen Worten gemeldet worden ist, in lauter Rede und
Gesang, und zwar kommen bei jener mehr die genrehaften Ziige des Lebens, bei diesem mehr
die Gefiihlswelt zum Ausdruck. Beides ist bald monologisch, bald dialogisch. Wihrend z. B. die
Pharmakeutria ihre Worte ohne Gesang spricht, enthilt das erste Idyll den Einzelgesang auf
Wounsch eines anderen, das dritte besteht ganz aus einem in Ritornellen gehaltenen Stindchen,
und neben dem gesprochenen Dialog, wie er meist vorherrscht, finden wir im funften und
achten Idyll den cigentlichen Wettgesang. -

Von diesen empfindungsvollen Gesingen geht eine Stufenreihe bis ins scherzhafte und bis
ins schr freche carmen amoebaeum und in den bloBen Dialog. Die Gefahr des Dichters beginnt
mit den mythologischen Einlagen, wobei das Hirtenwesen und der Dialog leicht zur bloBen
Einkleidung werden. Die Nachfolger laufen dabei Gefahr, Pedanten zu werden; so Bion.
Auch mit Einlage von Beschreibungen kann zu viel getan werden. Bei Theokrit geht das
HolzgefiB mit seinen Bildwerken noch recht gut ins Kostiim; schon viel bedenklicher ist bei
Moschos der Wollenkorb der Europa mit den aufgemalten oder aufgestickten Geschichten,
die der Linge nach geschildert werden. — Gerne gehen diesen Bukolikern einzelne homerische
Elemente nach: durch Persephone mit ihren Nymphen bei Enna, durch die Europa vor der
Entfithrung bei Moschos schimmern deutlich Nausikaa und ihre Migde; die Verherrlichung
des Morgenschlummers mit seinen weissagenden Triumen bildet den sehr schénen Anfang
dieses Stiickes.

Uber das spitgriechische Epos fassen wir uns kurz. Gelehrterweise wurde noch unter den
Kaisern und bis in die byzantinische Zeit Vieles nachgedichtet. Von dem Erhaltenen gehéren
die orphischen Argonautika einem Spitheiden der christlichen Zeit, Nonnos ins V. Jahrhundert
und die angeblich von Musios stammende Dichtung von Hero und Leander in den Anfang des
VL., indem sie bereits Nachahmung des Nonnos verrit.

Eine besondere Gonnerin des Epos (g\oemfig) war Eudokia, die Gemahlin Theodosius II.,
welche den Ependichter Kyros hoch chrte. Als sie den Hof verlieB und nach Jerusalem ging,
sah sich Kyros bedroht und wurde Bischof von Kotyion in Phrygien, wo er bis unter Kaiser
Leo lebte. Noch immer wurden, wie wir bald da, bald dort ohne Zeitangabe erfahren, Argonau-
tika und Thebaiden gedichtet; bei der starken philologischen Beschiftigung mit Homer blieb
das epische Handwerkszeug leicht und bis spit in Ubung.

7. Die didaktische Poesie (Hesiod)

Wie alt sind bei den verschiedenen Vélkern Gesetz und Lehre in thythmischer oder Gesangs-
form: Auch bei den Griechen ist die alte Voraussetzung fiir alles Feierliche und Gebietende
zagunsten derselben, und Delphi gibt seine Bescheide meist in Hexametern. Aber einen Lehr-
stand, und zwar einen priesterlich-politischen, wie ihn eine eigentliche Gesetzgebung in poeti-
scher Form voraussetzt, haben die Griechen wenigstens in historischer Zeit nicht gehabt, und

- von den spartanischen Rhetren, deren ohnehin nur ganz wenige waren, ist es zweifelhaft, ob

142

Die hexametrische Poesie

sie prosaische oder rhythmische Gestalt gehabt. Fiir die didaktische Poesie der Griechen aber
handelt es sich um etwas ganz anderes, nimlich um rhythmische Sprichwdrter und Lebens-
regeln, und zwar vorzugsweise des Bauernlebens, doch mit Erweiterung ins Gnomische tiberhaupt.

Und nun mag der Name Hesiodos ein Appellativum sein, jedenfalls waren die Griechen
{iberzeugt von dem Dasein eines ganz bestimmten alten Dichters, welcher als ein zwar von
den Musen geweihter, aber weltlicher Lehrer seiner Nation aufgetreten sei und dem damals
herrschenden Leben und seinem Gesichtskreis entsprochen habe. Sie hielten es fiir eine hoch-
wichtige Leistung, daB dies geschehen. Fiir ihre Vorstellung von dem Dichter mochten sie sich
darauf berufen, daB ja an vielen Stellen ganz deutlich ein bestimmter und bestimmt situierter
Mensch spricht.

Hesiod ist mindestens so alt als Homer. Fiir uns tritt in erster Linie die Frage: Wie mul} man
sich dasjenige zuhdrende und memorierende bdotische (und hernach das gesamthellenische)
Volk vorstellen, welches der Triger dieser Dichtung wurde, als sie vielleicht noch gar nicht
aufgezeichnet warz Diese Frage stellen wir uns zunichst fiir die Werke und Tage und beant-
worten sie mit Otfr. Miiller dahin, daf dieses Publikum jedenfalls noch keinen HaB gegen
das Banausische hatte und die Griechen noch nicht aus Landwirten Politiker geworden waren.
Dieses bootische Bauernvolk ist es auch, welches die Sammlung dessen, was vielleicht erst
spit bei ihm noch als hesiodisch galt, weiterpflanzte.

Wir haben es bei Hesiod mit subjektiver Poesie zu tun, welche in diesem Sinne Gegenpol
und Erginzung der objektiven homerischen ist. Selbst in der Theogonie gibt der Singer um-
stindlich an, wie ihn, den Hesiod, die Musen auf dem Helikon berufen und geweiht, und in
den Werken und Tagen spricht er als Pardnet fast bestindig im eigenen Namen, und die Mythen,
welche er erzihlt (Prometheus, Pandora, die fiinf Weltgeschlechter), sind, was die homerischen
nie sind, ad probandum erzihlte Tendenzmythen. Mythische Erzihlungen, Tierfabeln, Sen-
tenzen usw. sollen den Hauptgedanken recht eindringlich machen. Hesiod will nicht die Reize
des Landlebens oder dic Gefiihle der Bauern besingen. Dies Leben ist cin hartes, und der Bauer
hat nicht die Muse des Hirten; auch iiber das Klima von Askra klagt der Dichter. Echt sparta-
nisch konnte Konig Kleomenes sagen, Homer sei ein Dichter der Freien, Hesiod einer fiir Heloten.

Der hohere poetische Zug, der das Ganze iiber die bloBe Lehrabsicht hinaushebt und zusammen-
hilt, ist von O. Miiller richtig erkannt als der religidse: es sind die Fiigungen und Einrichtungen
der Gétter, die die Gerechtigkeit im Menschenleben schiitzen, die Arbeit als den einzigen Weg zum
Wohlsein gegeben und das Jahr selbst so geordnet haben, daf jegliches Werk seine rechte und den
Menschen erkennbare Zeit darin findet, und dabei ist das Ganze, schon von den Eingangsmythen
an, vom Pessimismus vllig durchzogen.

Eine andere Frage ist, wie er im groBen seine Dichtung an die Leute brachte, und ob er
auch Asde war. Als er bei der Leichenfeier des Amphidamas zu Chalkis im Wettgesang auftrat,
muB er als solcher gegolten haben. Aber hier war wohl der Inhalt seiner Dichtung der Ruhm
und die gottliche Abstammung jenes Geschlechtes, und so mag auch sonst, wo er Episches
dichtet, also fiir die Theogonie, wenn sie von ihm ist, und fiir die Eingangsmythen der Werke
und Tage Abdengesang vorausgesetzt werden.

Bezeichnend ist, daB der Hexameter bereits auch hier, fiir volkstiimliche Wahrnehmungen,
Mahnungen und Regeln, der selbstverstindliche Vers war. Was aber den Stil betrifft, so spricfht
aus dem Gedichte eine groBe, altertiimliche Naivitdt. Wir schen hier den Anfang eines Stils,
das Primitive, noch nicht das Ausgeglichene. Hesiod ist viel altertiimlicher in seiner Art oder
wirkt wenigstens so, als Homer in der seinigen.

143

Hesiod

Seine Zeit

Subjektiver
Charakter
seiner Poesie

Tendenz-
mythen

Religidse
Grundabsicht

Addenfrage

Hexameter
und Stil



Verwandtschaft
der

,» Theogonies

mit den
,» Werken und

Tagen**

Charakter der

Poesie und Musik

Der jetzige Zustand der Werke und Tage ist freilich triimmerhaft. Alles muB dem Volks-
sinne vollig gemiB gewesen sein, indem es sich sonst in der miindlichen Uberlieferung nicht
erhalten hitte; die jetzige Anordnung freilich ist teilweise ganz irrationell. — Die Tagewahl
am Schlusse besteht zum Teil aus versus memoriales, die im Munde der Landleute am Leben
waren, auch wenn kein bestimmter Dichter sie geschaffen.

Die Theogonie ist, wenn sie auch bei den Bdotern nicht als sicher hesiodisch galt, und so
verschieden ihr Inhalt ist, mit den Werken und Tagen gleichwohl auf alle Weise nahe verwandt.
Auch hier haben wir es mit einem wirklichen Didaktiker, einem Lehrer seiner Nation zu tun;
und zwar ist es ein bootischer Singer, sei es Hesiod selbst oder ein Abkémmling von ihm oder
ein Singer seiner Schule, welcher neben Epos und Hymnus eine dritte Gattung hinstellt: die
Kosmogonie und die fiir die Griechen davon untrennbare Theogonie, und damit eine Darstellung
der Kausalitit, der Ableitung des Reiferen und Vollkommeneren durch Zeugung gibt.

Schwierig und meist unmdglich ist es, den Verfasser als Denker und Dichter zu beurteilen;

Darstelling 11211 weiB nie sicher, was schon vor ihm vorhanden war. Bei den Griechen wurde er immer

Wirkung auf

die Nation

Die dichtenden
Philosophen:
Xenophanes

mit Homer parallel, in gleich hohen Ehren genannt und vorgetragen. Sie trauten ihm zu, daB}
er das Ganze geschaffen habe; er selbst betont auf das Hchste die Inspiration durch die Musen,
welche als die wahren Offenbarerinnen gelten sollen. Allermindestens lernen wir in den aus-
gefiihrten Partien einen groBen Darsteller kennen, und grof altertiimlich, bisweilen nur diister
andeutend ist die Ausdrucksweise in der ganzen Art, wie sich die Urmichte, z. B. Gia, regen
und duBern, halb als Urgewalten, halb als bewuBte oder wie in diisterem Traum sich bewuBt
werdende Individuen. Es herrscht eine ihnliche wilde Pracht wie in der Edda.

GewiB brachte der Dichter mit der &ffentlichen Rezitation eine gewaltige Wirkung her-
vor, wie etwa Homer mit der Nekyia. Er, und vielleicht er allein kam dem groBten Bediirfnis
der Nation entgegen, denn alles spitere Didaktische steht schon in betreff des Gegenstandes
viel tiefer und kann auch in der Darstellung nicht mehr jene urtiimliche Macht entwickeln;
wihrend die Theogonie noch zur Nation redet, ist es bloBes Literaturprodukt und nur kleineren
Kreisen bestimmt, nicht mehr von ferne in demjenigen groBen und innigen Bezug zum natio-
nalen Geiste, der aus ihr spricht.

Fiir die Personifikationen des Allgemeinen mochte dem Dichter der Geist der Nation schr
entgegenkommen, und dennoch muB die Stelle von den Kindern und Enkeln der Nacht hochst
ergreifend und neu gewesen sein. Und gleich darauf kommt dann das Geschlecht des Pontos:
Nereus und die Nereiden, an sie reiht sich eine von den Geschwistern des Nereus stammende
Welt von Ungeheuern: Graien, Gorgonen, Echidna, Chimira usw., und dann folgt erst noch
Tethys und Okeanos und ihr Geschlecht: die siifen Wasser, Fliisse und Quellen. Von einzelnem
erinnern wir ferner an die ritselhafte Verherrlichung der Hekate und an die heimliche Geburt
und Rettung des Zeus. Ganz beiliufig und als etwas den Horern Bekanntes erfahren wir den
Opfervergleich der Gotter und Menschen zu Mekone, woran sich der Feuerraub des Pro-
metheus und die Rache des Zeus mittels der Pandora schlieBt; sehr grandios, ob sie spitere
Zautat sei oder nicht, ist die Titanomachie, zumal der Aufruhr aller Elemente, bis die Glut auch
das Chaos erfaBt, und endlich die Fesselung der Titanen in dem groBartig angedeuteten Tartaros.
Der Rest ist Zutat und lautet eher wie versus memoriales.

Von den Philosophen, die sich des Verses bedienten, verfaBte Xenophanes, abgesehen von
seinen historischen Gedichten und Elegien, ein episches Gedicht diber die Natur, das er selber
an Festen und wohl auch sonst vortrug. Bei ihm erklirt sich die poetische Form gegeniiber
von der Prosa der Ionier durch die begeisternde Grundidee der eleatischen Schule, den Theismus-

144

Die hexametrische Poesie

Pantheismus des Ein und Alles (8v xoi mdv). — Auch Parmenides, der vielleicht noch sein
Schiiler war, faBte seine Lehre vom Sein, so abstrakt sie ist, in hexametrische Form. Der Titel
lautete auch hier: von der Natur; er fiihrte zum Teil die Dike, als ihn belehrend, als redende
Offenbarerin ein, und die Einleitung, bis er zur Dike gelangt, ist sehr groBartig. — Ebenso hie8
das Werk des Empedokles von Agrigent, der erweislich erst um 444 bliihte, von der Natur. Er
geht wieder in eine gewaltsam mythische Ausdrucksweise zuriick als der letzte, der dies so
vermocht hat; denn die vorhandenen orphischen und poetisch pythagorisierenden Reste sind
meist spit und auf alle Weise verdichtig. Auch seine eigentliche philosophische Lehre, die
Leugnung des Neuentstehens zugunsten der ewigen Wandelung ist noch stark bildlich. AuBerdem
hat er (wic Lucrez) cinzelne umstindlich ausgefiihrte Bilder, wie das von den Malern, das
von der Laterne, das von der Wasseruhr.

Die Gewdhnung an den Hexameter und die Wiinschbarkeit des Vorlesens in Gegenwart
vieler und wohl auch der leichteren sachlichen Einprigung in der Art der versus memoriales,
vollends aber der Wunsch der spiteren Gelehrten, zugleich elegant und Dichter zu sein, ver-
bunden mit der groBen Leichtigkeit des Hinwerfens, rief nun neben den Prosaabhandlungen
auch fortwihrend poetische Bearbeitungen aller mdglichen Stoffe hervor. Natiirlich ist dabei
der Ernst des Lehrens lange nicht so groB und tief als bei Hesiod, geschweige daB diese Lehr-
dichter in einem gleichen Verhiltnisse zur Nation gestanden hitten. ODb hier schon von einer
gewollten Popularisierung der Wissenschaft zu sprechen ist, mag dahingestellt bleiben. Jeden-
falls wuBte jedermann, daB neben diesen Gedichten, welche den Anspruch machten, eine
Wissenschaft zu tiberliefern, auch eine prizise und schulmiBige Uberlieferung von ganz anderem
Ernst existiere. Merkwiirdigerweise werden neben diesen Dichtern Schriftsteller erwihnt,
welche umgekehrt den Mythus nicht episch, sondern in Prosa behandelten; so der Sage nach
schon Aristeas von Prokonnesos in seiner Theogonie, ein Dionysios von Mitylene in seinen
Argonautika usw.

Ein bedeutender Lehrdichter war Nikandros von Kolophon, derselbe, der durch seine Hete-
roiumena (Metamorphosen) Ovid die erste Idee zu seinem Gedichte gab. In seinen Theriaka
und Alexipharmaka, welche reichlich kommentiert worden sind, erdffnete er die medizinische
Poesie, worin er u. a. in der Kaiserzeit in Marcellus von Side einen Nachfolger bekam, der
die irztlichen Dinge in nicht weniger als 42 Biichern in Hexametern behandelte. — Der nim-
liche Nikandros steht aber auch als Verfasser seiner (verlorenen) Georgika, die Virgil mehr-
fach beniitzt haben soll, an der Spitze der den Landbau behandelnden Dichter (Geoponici und
Georgici). — Jagd und Fischfang wurden von den Kynegetikern und Halieutikern besungen,
von welchen letzteren Athenius ein (auch die Prosaschriftsteller enthaltendes) bis auf Oppian
gehendes Verzeichnis gibt. — Auch Geographie in dichterischer Form gab es: Dionysios, der
Perieget, dichtete in der Kaiserzeit seine Weltbeschreibung. Das Beste in dieser Gattung hat
der Romer Ausonius in der Mosella geleistet.

Und nun endlich das poetische Kochbuch. Seinen Ursprung hat es in Sizilien, wo zuerst ein
von Plato erwihnter Mithaikos ein Werk iiber die heimatliche Kiiche verfaBt, und Epicharmos
seine Komédien gedichtet hatte, deren Fragmente zu drei Vierteln vom Essen handeln. Hier
verfaBte schon ein Zeitgenosse des jiingeren Dionys, Archestratus von Gela oder von Syrakus,
der fiir diese Kunde sogar weit in der Welt herumgereist war, im ernsthaftesten, gebietenden
Lehrtone des Hesiod und Theognis seine Hedypatheia, d. h. gastrologische Regeln und Be-
schreibungen aller méglichen EBgegenstinde. Andere folgten ihm nach. So gab es cin Gedicht
tiber eingepokelte Fische, das Euthydemos von Athen dem Hesiod zuschrieb; ferner wird ein

10 Burckhardt, Griechische Kultur I45

Parmenides

Empedokles

Poetische
Bearbeitungen
sonstiger Stoffe

Medizin

Landbau

Jagd, Fischfang

Geographie

Das poetische
Kochbuch



Bedeutung der
Musik fiir die
Griechen

Unterschied
von der
modernen
Musik

Die populdren
Nomoi

Poesie und Musik

gewisser Numenios als Verfasser einer poetischen Kochkunst (dyaptutikd) und ein Rhodier
Timachidas genannt, der cinen ihnlichen Stoff in elf Hexameterbiichern behandelte. Ein be-
rithmtes Gastmahl hatte, wie friher erwihnt, den Homerparodisten Matron zum Verfasser.
Schon in die Zeit des ilteren Dionys gehdrt der Dithyrambiker Philoxenos, ein beriihmter
Fresser und Abenteurer, dessen Gastmahl aber nicht die epische Form, sondern die des Dithy-
rambos hatte, zu geschweigen von anderen Autoren, von denen nicht sicher ist, ob sie sich
der Prosa oder der Poesie bedient haben.

Man wird bei diesen Didaktikern, soweit wir sie kennen, immer wieder einzelne Elemente

roBer Schonheit finden, die uns sagen, daB wir es mit einer feinfiihligen Nation zu tun haben,

die hier ihr Ubermal von Schénheitssinn ausgibt.

III. DIE MUSIK

Fragen wir, von welchen Anschauungen und Tatbestinden der heutigen Musik wir ab-
strahieren miissen, wenn wir eine Vorstellung von der griechischen gewinnen wollen, so ergibt
sich folgende Antwort: Die Leute sangen zunichst nicht aus Heften, sondern frei und waren
daher imstande, sich im Singen zu bewegen. Ferner miissen wir auf die Meinung verzichten,
daB unser Tonsystem selbstverstindlich sei. Vielmehr ist alles, was mit der Distanz der Tone
zusammenhingt, zeitlich wandelbar und verschieden, und wir miissen uns andere Skalen als
die unsrigen und eine andere Messung der Tonintervalle vorstellen kénnen. Daher haben wir
auch zu abstrahieren von aller heutigen Harmonie, ja vielleicht von der Mehrstimmigkeit
iiberhaupt. Was sodann das Materielle der Komposition betrifft, so miissen wir abstrahieren
von der stetigen Neuerfindung von Melodien (womit es ja auch heute allgemach mager aus-
sicht) und ebenso von aller der umstindlichen polyphonen Kunst, auch der der thematischen
Verarbeitung. Endlich betreffs des duBeren Effekts miissen wir uns hinwegdenken aus der
Welt unserer modernen Blechinstrumente und uns andere Ohren vorstellen als unsere ver-
geigten, verblasenen, zertrommelten, von den Lokomotivpfiffen nicht zu reden. Das griechische
Ohr, fiir dessen Feinheit wir in der Metrik ein allgemeines Zeugnis haben, muB von einer
fiir uns kaum vorstellbaren Empfindlichkeit gewesen sein, wenn Instrumente mit Darm-
saiten, welche nicht gestrichen, sondern nur gegriffen oder mit dem Plektron gespielt wurden,
in riesigen, vollig besetzten Theatern hdrbar sein sollten, wie dies das Auftreten des Kithardden
daselbst voraussetzt, oder wenn, wie bei den Spartanern, auBer dem Fldtenspiel auch das Spiel
der Lyra als Marschmusik dienen sollte.

Vor allem lebte nun im Volke eine groBere Anzahl von alten, konstanten Melodientypen,
sogenannte Nomoi, die wir uns etwa zu denken haben wie die Irish melodies, welche ja alle
einen Typus variieren, aus denen sich aber einzelne durch besonderen Rhythmus emporheben.
Noch aus dem spiteren Altertum werden uns dreizehn Benennungen von einzelnen volkstiim-
lichen Flstenmelodien namhaft gemacht, die zum Tanze gespielt wurden; dieselbe Quelle
gibt aber auch eine Liste von Liedern, und zwar fiihren dieselben teils ihren Namen nach Ver-
richtungen oder Beschiftigungen, wie der Gesang beim Mahlen (iuofog oder hdi pulwep@v),
der Weberinnen (é\vog), der beim Wollespinnen (foulog), der der Siugenden (kataovkalioer),
der Schnitter (Awrvépong), der Feldtagelohner, der Bader, der Kornstampferinnen und der
der Sage nach von dem sizilischen Hirten Diomos erfundene Rinderhirtengesang (Bovkohaopég).
Auf besondere Anlisse bezog sich das Hochzeitslied (Uuévaiog) und der Trauergesang (idAepog
oder 8hoqupuos), andere paliten fiir die Andacht zu bestimmten Gottheiten wie Demeter und

146

Die Musik

Persephone, Apoll und Artemis; wieder andere hatten ihren Namen nach einem liebenden
oder geliebten Wesen. Hierher gehdrt auch das Ailinon, d. h. die Klage der Singer um Linos;
doch wurde dieser Name auch fiir den musikalischen Ausdruck begliickter Stimmung gebraucht.

Vielleicht reprisentierten jene nach Beschiiftigungen und Anlissen benannten Weisen des
Gesangs bald mehr einzelne, feststchende Melodien oder Lieder, bald mehr ganze Gattungen,
so daB etwa die Melodie feststand, die Worte aber neu dazu improvisiert wurden, wihrend
die nach Namen bezeichneten mehr feststechende Worte und Melodien hatten. Hiermit ist nicht
ausgeschlossen, daB oft auch hier zu der bestimmten Melodie ein wechselnder Text gesungen
wurde. Auch wurden wohl sehr oft zu den gewohnten Weisen Gelegenheitsworte gemacht.
Leider sind das alles bloBe Namen fiir uns, und deshalb wiifiten wir gerne, wieweit die Sere-
naden bei Aristophanes einen Begriff vom wirklichen griechischen Volksgesang geben. Ist uns
am Ende hier ein Rest von Improvisation im Sinne der italienischen Ritornelle erhalten:

So war die Musik gewi} samt einer damit eng verbundenen Lyrik so alt als das Griechentum
{iberhaupt und jedenfalls so alt als sein Kultus. Auch die Instrumente sind uralt und haben ihre
mythische Ursprungssage (vgl. z. B. Pind. Pyth. XII, 19, wo Athene nach der T6tung der
Gorgonen durch Perseus die Flote schafft, um darauf die feinen Téne der Schlangen nach-
zuahmen), und ebenso war der Tanz von Anfang an dabei. Allein jene Angelegenheit auf
Leben und Tod, jenes ernsthafte Interesse ersten Ranges wurde die Verbindung von Lyrik,
Musik und Tanz erst infolge einer sehr besonderen Entwicklung; erst lingere Zeit nach dem
Epos hat sie sich als ein hdchstes kiinstlerisches Element ausgebildet.

Schon im Hexameter war zwar der Rhythmus merkwiirdig klar und schon auf die Quantitit
gegriindet, und bei Homer stellt sich dieser Vers in allen modglichen Arten von Schénheit und
Lebendigkeit dar. Aber das griechische Wort in Verbindung mit dem Ton gestattete noch
unermeBlich viele andere Gestaltungen, die freilich unser Ohr kaum noch nachfithlen kann,
eine Welt von Metren und Strophen.

Das Allverbindende fiir beide Kiinste unter sich und mit dem Tanz war nun freilich die
Metrik, die wir aus den Texten noch so gut als méglich erraten. Allein erst ausgemessene Ton-
leitern und artikulierte Intervalle machen eine Tonsprache méglich, und nur in Verbindung
mit einem allgiiltigen Tonsystem konnte dieser Welt von Formen zum panhellenischen Dasein
verholfen werden; dazu aber bedurfte es eines groBen Musikers.

Dies war Terpander von Lesbos, der Menschenerfreuende, wie sein Name sagt, welcher die ver-
schiedenen Sangweisen, wie sie sich in verschiedenen Landschaften nach dem Antriebe musikalischer
Stimmungen auf ganz natiirlichem Wege gebildet hatten, nach Kunstregeln ordnete und ein zu-
sammenhdingendes System daraus bildete, an dem dann die griechische Musik bei aller Enweiterung

Notwendigkeit
eines grofien
Mousikers

Terpander

und iiberkiinstlichen Ausbildung, die ihr spiter zuteil wurde, immer festgehalten hat. Er erfand die Die sieben-

siebentonigen Leitern, welche gesetzlich sich auseinander entwickeln und einen geschlossenen Kreis-
lauf bilden, eine Tatsache, die ihren Ausdruck darin findet, daB er aus der bisher viersaitigen
Lyra eine sicbensaitige machte. (O. Miiller, Lit.-Gesch., S. 267.)

Terpander als Lesbier wurde in der Musik der Vermittler zwischen Kleinasien und Hellas;
er ist der Anfinger der groBen Entwicklung, welche sich auBer an seinen Namen hauptsichlich
an den des Olympos, Thaletas und Sakadas und in der jiingeren Generation an den des Phi-
loxenos und Timotheos kniipft. Dabei ist fiir die Griechen bezeichnend, daB sich sofort auch
hier die Form des Agons einstellt. Terpander siegte in Sparta sogleich bei der Einfihrung der
musischen Agone am Feste des Apollon Karneios, ein Sieg, welcher ein sehr entscheidendes
Faktum gewesen sein diirfte, denn wir finden Terpander spiter als Gesetzgeber der Musik

10% . 147

tonigen Leitern

676 v.Chr.



Poesie und Musik Die Musik

Delphi vortrug, ja an der ersten Pythiade wurde auch die Aulodie, d. h. die Verbindung von
Gesang und Edtenmusik zugelassen. DaB man sie, nachdem der arkadische Musiker Echem-
brotos dafiir bekrinzt worden war, wieder abschaffte, hatte seinen Grund darin, daB sie fiir
das Fest einen zu melancholischen Eindruck machte; doch blieb sie beliebt, zumal ,ﬁ'ir den Vor-
trag der Hexameter und der elegischen Disticha, fiir die sie zuerst Klonas, ihr Erfinder, an-
gewandt hatte. Eine andere Erfindung dieser Zeit war der dreiteilige Nomos des Sak’adas
von dem die erste Strophe dorisch, die zweite phrygisch, die dritte lydisch gesetzt war Der’
Eindruck dieses Meisters auf die Nation war so stark, daB seine Melodien mit denen des spéi.teren
Pronomos von Theben noch wetteiferten, als Neu-Messene unter béotischem und argivischem
Flotenspiel erbaut wurde. &

_er iibe:rgehen die iibrigen Instrumente, die Syrinx, die von Ibykos erfundene Sambyke, Die Instru-
die Magadis, das Krembalon usw. Wenn auch in der spiteren Zeit die Blasinstrumente so stark mentaimsik
vertreten gewesen sein mégen wic heute, so war doch im ganzen beim Fehlen aller Streich-
instrumente der Reichtum an Instrumenten, d. h. an einzelnen Klangfarben ein hochst miBiger
Nur mit einem Worte mdge auch der Verbindung von Flte und Lyra (évavhog xi8dpioig) derer;
Er@dung det: Schule eines gewissen Epigonos (in unbestimmter Zeit) zugeschrieben, wird
sowie der Wirkung gedacht sein, die man in spiterer Zeit durch massenhafte Verwendun ,
desselben Instruments erzielte; Athenios berichtet, daB bei dem Festzuge des Philadelphos eiﬁ
Chor von 600 Mann aufgetreten sei, worunter 300 Kitharisten mit vergoldeten Kitharn und
goldenen Kr?inzen waren. Immerhin genoB die Verbindung der Menschenstimme mit dem
Instrument einen gewissen Vorzug vor der bloBen Instrumentalmusik.

Thre stirkste Betitigung fand aber die Menschenstimme in der Masse von Chorliedern, wozu
der Kulms den AnlaB bot. Hier muB das griechische Wort mit dem Ton eine metrisch melo’dische
Verbmdunfg eingegangen sein, wovon wir jetzt kaum mehr etwas ahnen konnen.

Auf:h die Hebung des Chorgesangs kniipft an einen Musiker an, der, wie Terpander, von Chorgesang
auswirts nach Sparta kam, nimlich an den Kreter Thaletas, der um die zweite Hiilft; des Thaletas
VIL ].ihrhunderts dahin geladen worden war, um in der unruhigen Stadt den Frieden zwischen
de_n Biirgern herzustellen, nach einer anachronistischen Sage aber schon Lykurgs Lehrer gewesen
sein sollte. Seine kretischen Prizedentien kdnnen ebenso der feierliche, ruhige Apollsdienst
wie der orgiastische Zeusdienst mit seinen wilden, rauschenden Tanzweisen und dem Waffen-
larm‘ der Kureten gewesen sein. In Sparta vervollkommnete er die von Terpander eingerichtete
Mumkgrdnung; er schuf besonders Piane (Preislieder auf Apollon) und Hyporcheme, d. h
Nachbildungen mythischer Handlungen durch Rhythmus und Gesten des Tanzes. Hicrfir
benutzte er auBer seiner kretischen Tradition auch Musik und Rhythmik des Olympos. Schon
der Pian wurde dadurch stirker belebt; noch munterer und lebhafter aber muB man sich die
Hyporcheme denken. Sparta wurde ein Hauptort des Tanzes, und zwar fiir beide Geschlechter;
an den Gymnopidien ahmten die Knaben die Bewegungen des Ringkampfes nach ginger;
dann a‘ber‘in die wilderen bakchischen Tanzweisen iiber; auch die Pyrrhiche, der ,\X/aﬂ‘en-
tanz, ein Lieblingsreigen der Kreter und Lakedimonier, wurde von den Musikern, dieser Schule
beson(_iers von Thaletas, ausgebildet; dieser dichtete hyporchematische Kompositionen i
Pythmhe in schnellen, fliichtigen Rhythmen, und ebenso erfand Hierax von Argos, der Kom-
pomst'beriihmter Weisen, die Melodie fiir einen Tanz, der das Pentathlon darstellt,e, wihrend
von einem anderen Meister jener Zeit, dem Lokrer Xenokritos, berichtet wird, daB er eine
besor.ldere lokrische oder italische Tonart erfunden und Dithyramben mit St(’)ffen aus der

heroischen Mythologie komponiert habe. (Vgl. O. Miiller, Lit.-Gesch., S. 287fF., 291 ff.)

in Sparta, und die Nachricht, daB er spiter noch viermal in Delphi gesiegt habe, wo diese
musikalischen Agone anfinglich die einzigen waren, beweist, obschon sie auf Erfindung beruht,
welche Bedeutung man seinem agonistischen Auftreten beimaB; auch Olympos und Sakadas
werden mit den pythischen Spielen in Verbindung gebracht.

Auch die Melodien dieser Meister hieBen nun Nomoi. Thren Namen fiihrten dieselben nach
den Verfassern, indem man vom terpandrischen, polymnestischen usw. Nomos sprach, und
dann speziell nach Stimmen (der bootische, olische Nomos Terpanders) oder nach Metren
und musikalischem Charakter (der trochiische, orthische usw.). Daneben ist von drei Ton-
geschlechtern (vévn), dem diatonischen, dem chromatischen und dem enharmonischen die
Rede, in welchem letzteren Vierteltone (diéoec) vorkommen. Die Unterabteilungen der
Geschlechter sind die Tonarten, welche Tropoi, Harmoniai, bei Plutarch auch Tonoi heiBen,
die ernste dorische, die rauschende phrygische und die weiche lydische. Erst nach Terpander
entstanden dann noch die ionische und die #olische — noch Anakreon brauchte nur die drei
alten — und allmihlich kamen zu diesen fiinfen noch zehn Nebentonarten, welche verschiedenen
Erfindern beigelegt wurden. Um uns vorzustellen, wie dies alles nebeneinander Platz gehabt,
miissen wir eben annehmen, daB das griechische Ton- und Gehdrsystem ein anderes gewesen
sei, als das unsere.

Jedenfalls war bei dieser Musik eine Harmonie in unserem Sinne nicht vorhanden, denn
wegen der unrichtig oder vielleicht besser gesagt, wegen der nach einem anderen System
gemessenen Terzen fehlte jeder Dreiklang; die einzige Begleitung war die Oktave und der
Einklang; und die Instrumente folgten vielleicht nur der Melodie. Vielleicht diirfen wir sagen,
daB das Rhythmische mehr ausgebildet gewesen sei als das Melodische; doch kénnten wir
uns auch hierin wie in so vielen anderen Fragen irren, welche diese still gewordene Musik stellt.

Terpander komponierte Hexameter. Er richtete Stiicke aus Homer fiir Gesang mit Kithara
(Kitharddien) ein und dichtete auch Prodmien in dieser Art; aber erweislich hat er auch schon
sehr verschiedene Metren behandelt. Ob er selber schon eine Notenschrift erfunden hat, oder
ob seine Nomoi erst nach langer miindlicher Uberlieferung, etwa im IV. Jahrhundert, auf-
gezeichnet worden sind, lassen wir dahingestellt; die spitere Zeit kannte nach der Uberlieferung
des Alypios eine aus Haken und wenigen Buchstaben bestehende iltere Notenschrift fiir das
Instrumentale und eine jiingere aus lauter Buchstaben bestehende fiir den Gesang; aber noch im
IV. Jahrhundert v. Chr. war die Notenschrift nur fihig, die Tonhohe anzugeben; fiir die Zeit-
dauer scheint man sich auf die Qualitit der Wortsilben verlassen zu haben.

Olympos,  Der Kithara wurde die Flote durch den Phrygier Olympos ebenbiirtig, den Erfinder des
ihrf“ﬁi’f;’;’i enharmonischen Tongeschlechts und derjenigen schwungvollen und feurig bewegten Rhythmen,
bei denen Arsis und Thesis im Verhiltnis von 3 zu 2 stehen (vévog fuohiov). Durch die Flote

gewann die Musik eine grifiere Freiheit. Es war viel leichter, ihre Tone zu vervielfiltigen als die

der Kithar, zumal da die alten Flotenspieler gewohnt waren, auf zwei Floten zu spielen. Olympos,

den wir mit O. Miiller etwa in die Zeit zwischen 660 und 620 setzen méchten, war der Schépfer
auletischer Nomoi, d. h. reiner Flotenmelodien (meist zu Ehren von Gottern). Es waren meist

heftige und leidenschaftliche Trauerweisen, wie z. B. die, welche er in Delphi auf den getSteten

Python in lydischer Tonart blies; doch gab es von ihm auch ruhig Heiteres und schwirmerisch
Begeistertes. Bei alledem war er selbst vielleicht gar nicht Dichter, sondern kann alles ohne

Gesang, durch Flstenspiel dargestellt haben. Die Flote galt dann wesentlich als das dionysische
Instrument, wihrend die Lyra und die Kithara apollinisch waren. Doch gab es auch aufler
Flotenmusik jenem Nomos des Olympos eine pythische Flotenmusik ohne Gesang, welche Sakadas in

148 149




Massenhaftig-
keit der Chor-
gesdnge

Der Tanz

Unterschied
vom modernen
Tanzwesen

Notizen des
Athendos

Poesie und Musik

Von der Massenhaftigkeit dieser Chorgesinge machen wir uns nun kaum eine Vorstellung.
Sowie eine Polis einem namhaften Gotte irgend etwas zu senden, zu sagen oder.ihn zu fragen
hat, schickt sic auBer ihren Theoren, wenn sie es vermag, auch noch einen Chor mit einem
cigens gedichteten und komponierten Liede hin, das er, beim Altar anlangend, zu singen hat,
dem sogenannten Prosodion. Namentlich wurden zu groBen Festagonen und zu berihmten
Tempeln auch Knabenchére gerne mit Opfern gesandt. In der Folge bestand dann der Kult-
luxus groBer Stidte noch immer nicht darin, daB ein Chor Verschiedenes gesungen, fiir mehr
als eine Melodie existiert hitte, sondern eine Menge von Chdren trat nacheinander auf. Das
Einiiben der Chore mag jahrhundertelang ohne Notenschrift, durch bloBes Einsingen und
Einmusizieren, etwa mit der Fldte, vorgegangen sein. Jedenfalls aber ergab sich so ein ganz groBer
populirer Betrieb der Musik. Die Musik wurde gesetzlich von jedermann bis in das dreiBigste
Jahr betrieben; die Kinder lernten von klein auf die Hymnen und Piane an die Heroen und
Gétter des Landes, dann die (modernen) Melodien des Philoxenos und Timotheos, nach welchen
Knaben und Jiinglinge jihrlich im Theater unter dionysischem Flotenspiele die Reigentinze
auffiihrten. Ferner herrschte bei den geselligen Vereinigungen lauter Wechselgesang; denn, da
jedermann singen lernte, durfte sich niemand weigern zu singen. AuBerdem wurden Embaterien
(Marschgesinge) mit Flotenspiel und in Marschbewegung, sowie jihrlich (offenbar besonders
kunstreiche) Tinze der jungen Leute in den Theatern eingeiibt. Auch Chére von Jungfrauen
gab es, und das alles, weil in dem rauheren Himmelsstriche die Musik zur Milderung des
ganzen Lebens unentbehrlich schien.

Bei dieser Masse von Choren und der sonstigen Beschiftigung mit der Musik muBte das
ganze Volk, wie schon frither gesagt, von Jugend auf musikalisch sein und den einzelnen
Kithardden, Kitharisten, Auldden usw. eine gewisse Kennerschaft entgegenbringen. Sicher ist,
daB bei allen Schranken, in welche diese Kunst durch den Mangel eines Dreiklangs, das spite
Aufkommen und die Unvollkommenheit der Notenschrift, die verhiltnismiBige Armut an
Instrumenten usw. gebannt war, eine hohe Vollendung erreicht wurde, indem sonst die Musik
nicht in Parallele mit dem Allerwichtigsten aus dem ganzen iibrigen Leben auftrite.

Hier ist nun auch iiber den Tanz zu sprechen, der wiederum ein juBerst reiches Phinomen
der griechischen Kunst darstellt. Sein Ursprung wird iibereinstimmend im Mimischen gesucht,
wo ihn auch unser Tanzwesen hat. Aber von diesem letzteren ist hier ginzlich zu abstrahieren.
Die Zusammenbewegung vieler ist bei den Griechen viel individueller durch die Gesten, welche
sich bei siidlichen Vélkern von selbst ergeben, und die hier in kunstreichen Pantomimen ihren
Gipfel erreichen. Zusammen mit dieser Mimik aber, die in der mimetischen Bewegung des
ganzen Leibes ihren Ausdruck findet, und wobei auf ein groBes pantomimisches Verstindnis
der Zuschauer gerechnet werden darf, ist dem Griechen das rhythmische Gefiihl in hervor-
ragendem MaBe angeboren, und so bildet sich aus Rhythmik und Mimik stets von neuem der Tanz.

Uber seine Geschichte gibt Atheniios ein buntes Vielerlei von Notizen, offenbar schon fast
ganz ohne eigenes Verstindnis und Anschauung, mit falschen Ideen, wie z. B. der, die alten
Bildenden Kiinstler hitten sehr die Gestikulation (offenbar der Menschen iiberhaupt) studiert
und die schénen und edlen Bewegungen gesucht; diese habe man dann (also von Statuen und
Gemilden her) in dic Tanzchére und von diesen in die Palistren iibertragen.

Wir haben es nun zuerst mit einigen weit verbreiteten Tinzen zu tun. Diese haben ihre
Namen teils nach einzelnen Gegenden, denen sie urspriinglich angehdren, teils nach speziellen
Kulten; einzelne Namen sind auch mimetisch, wie das Kornausschiitten, die Schuldaufhebung,
die Eule usw. Allgemein iiblich war der Waffentanz, die Pyrrhiche, die man als Voriibung

150

Die MUSIk

des Krieges betrachtete, und die in Sparta, wo sie sich am lingsten behauptete, schon von den
fiinfjihrigen Kindern geiibt wurde, ferner die von den Knaben nackt getanzte Gymnopidike
welche wie eine Darstellung der Palistraiibungen und des Pankrations erschien, und die Hypor-’
chematike, wobei der ganze Chor, und zwar bald ein minnlicher, bald ein weiblicher, singend
tanzte. Zum Hymnus und zum Pian wurde bald getanzt und bald nicht.

Hierzu kamen die Tinze der fiir einen bestimmten AnlaB eingeiibten gottesdienstlichen
Reigen; gehorte doch die ganze chorische Poesie und Musik mit einem chorischen Tanze
zusammen. Keine Mysterienweihe ging ohne Tanz vor sich; so hatten es Orpheus und Musius
selbst treffliche Ténzer, eingefiihrt. Und nun kam gar noch vom dionysischen Chortanze her’
das Drama, woran dann spiter offenbar die Entwicklung alles kunstreicheren Tanzes hing mi;
der Emmeleia, dem Tanz"der Tragddie, der Sikinnis, dem des Satyrdramas, und dem komis,chen
Kordax. Besonders von Aschylos wird berichtet, daB er viele Tanzschemata erfunden und sie
den Choreuten iibergeben habe.

Neben diesem allem treffen wir den Tanz frith als kiinstlerische Exhibition einzelner
Yor allem findet er sich mit dem Ballspiele verbunden, das in seinen Bewegungen beinahe.
ein Tanz war, und zwar dies schon bei den Phiaken. Vor Zuschauern tanzte wohl schon in
sehr frither Zeit der, welcher ein Instrument spielte, ja vielleicht auch der, welcher sang. Wir
hi')"ren, daB die alten Kithardden wenige Bewegungen mit dem Gesicht, viele aber mit den
FiiBen machten. Beim Symposion finden wir, abgeschen von den gemieteten Tinzerinnen,
z. B. das in Xenophons Convivium auftretende Kinderpaar, und wenn die Giste getrunken
hatten, ging hier oft ein ganz ordinires Tanzen, auch der HiBlichen und Alten, an. Aber ganz
im Gegensatze zu Rom kam das Tanzen auch in niichternem Zustande bei Minnern wie Pytha-
goras und Sokrates vor. Jener suchte dadurch Gesundheit und Beweglichkeit zu gewinnen
dieser, den man Sfter beim Tanz iiberraschte, pflegte zu sagen, das Tanzen sei eine Ubung fiir,
alle Glieder.

.Zuletzt kam dann noch in der Kaiserzeit die Pantomimik, welche das spitere Altertum
mit dem gréBten Vergniigen erfiillt hat; das groBe Haupterzeugnis fiir sie ist Lucians Schrift
de saltatione.

Nachdem wir bis dahin den Tatbestand der musikalisch orchestischen Kunst in Kiirze be-
trachtet haben, fragen wir nunmehr nach der Bedeutung, welche diese Kiinste fiir die Griechen
hatten, nach ihrer Macht in der griechischen Anschauung.

Die GroBe dieser Macht geht vor allem schon daraus hervor, dal die Musik durchweg auf
gdttliche und urzeitliche Stiftung zuriickgefithrt wird, wie wir dies schon frither geschen haben.
In jeder Hinsicht, sagt Plutarch von der alten Musik, war sie feierlich, weil sie eine Erfindung
df:r Gotter war, und Apoll gilt ihm als Urheber der Musik tiberhaupt. Ganz eigentiimlich aber war
d_le cthische Bedeutung, die dieser Kunst zugeschrieben wurde, und von der alle Autoren erfiillt
sind. Wir finden sie als Reinigungs- und Heilmittel bei Orphikern und Pythagoreern, und von
Pythagoras selbst wird berichtet, daB er mit seinen Rhythmen, Liedern und Heilgesingen
(¢mwdaig) sowohl seelische als kérperliche Schiden geheilt habe. Aber auch noch Theophrast
soll gesagt haben, sie heile viele Gebrechen von Seele und Leib, wobei durcheinander Ohn-
macht, Beingstigungen, linger andauernder Irrsinn, Hiiftweh und Epilepsie genannt werden,
und zwar wird dies durch Vorspielen auf der Fléte zustande gebracht, und nach derselben
Quelle heilte der Aristotelesschiiler Aristoxenos, der groBe Musiker und Musiktheoretiker, durch
die Flote einen Irrsinnigen, nachdem dieser durch die Trompete nur in irgere Tobsucht ver-
setzt worden war.

IST

Herleitung aus
der mythischen
Zeit
Gottesdienst-
liche Reigen

Tiénze des
Dramas

Tanz
Einzelner

Pantomimik

Ankniipfung
an den Mythus

Kathartische
Wirkungen



Erscheinen
grofler Meister
bei den Festen

Beschiftigung
derPhilosophen
mit der Musik

Relation zu
Erziehung und
Staatswesen

Platos
Forderungen

Poesie und Musik

Friih wird auch das Erscheinen groBer Meister bei musischen Agonen eine Lebensfrage
fiir das betreffende Fest geworden sein. Thr prichtig feierliches Auftreten daselbst schildert
Herodot, der dergleichen noch erlebt haben muB, bei AnlaB Arions: wie er noch von den
Schiffern (welche Griechen, also erstens Morder von Mitgriechen und zweitens kunstsinnig
sind) dic Erlaubnis erbittet, in seinem ganzen Schmucke zu singen, und diese es gern gestatten,
um den Gesang des besten Singers von der Welt zu horen, und vom Hinterteil des Schiffes
gegen dessen Mitte hintreten (offenbar, damit er véllig frei stehe), und wie er dann zur Kithara
den Nomos orthios singt, ehe er den Sprung in das Meer tut. Bei den Musikauffiihrungen,
zumal der Kithardden, deren Kunst die anerkannteste gewesen zu sein scheint, stromte der-
gestalt alles ins Theater, daB von feindlicher Seite hierauf so gut wie etwa auch auf die Teil-
nahme an Volksversammlungen ein Plan gebaut werden konnte. Den Kithardden Aristonikos
von Olynth beniitzte der bekannte persische Feldherr Memnon wenigstens dazu, um wihrend
seines Spicles die Bevdlkerungszahl der bosporanischen Stidte berechnen zu lassen, und ein
gewisser Alexandros, Phrurarch von Aolis, mietete die besten Virtuosen aus Ionien, die Floten-
spicler Thersandros und Philoxenos und die Schauspicler Kallippides und Nikostratos, und
sagte eine groBe Auffiihrung an. Und, als aus den Nachbarstidten alles herbeikam und das
Theater voll war, umstellte er es mit seinen Soldaten und Barbaren und fing die zuhSrenden
Minner, Weiber und Kinder und lieB sie nur gegen hohe Losegelder wieder los. Dieses Publikum
muB aber an das stillste Zuhdren gewdhnt gewesen sein; denn, wie oben gesagt, bleibt es uns
so noch ein volliges Ritsel, wie ein gegriffenes oder nur mit dem Plektron angeschlagenes
Saiteninstrument mit seiner geringen Resonanz in den weiten Riumen horbar blieb.

Ein tiberaus wichtiges Zeichen aber fiir die Bedeutung der Musik im griechischen Leben
ist, daB sich die Literatur frithe mit ihr beschiftigte, wihrend sie die bildende Kunst noch so-
lange auf der Seite liegen licB. Plutarch bezeugt, daB die meisten Platoniker und die besten
Pythagoreer, auch Grammatiker und Harmoniker sich tiber die alte Musik und deren Verfall
ausgesprochen hitten. Bine vielseitige schriftstellerische Titigkeit tiber die Musik entfaltete
der groBe Peripatetiker Aristoxenos aus Tarent, dessen erhaltene Schrift von den Elementen
der Harmonik (&ppovike otoixela) in drei Biichern eine eigentliche Theorie der Musik gibt,
wihrend seine verlorenen und nur aus Titeln und Fragmenten bekannten Werke sich mit der
Rhythmik, den Instrumenten, der Geschichte der Musik und dhnlichen Themen beschiftigten.

Diese Beschiftigung der Philosophen mit dem Gegenstand wird uns aber leicht begreiflich,
wenn wir bedenken, daB die Griechen von der Musik, und zwar von ihrer, uns so unvollkommen
bemittelt erscheinenden Musik auf eine ganz ritselhafte, magische Weise affiziert wurden. Hier
handelt es sich nun um ein ganz einziges Verhiltnis, das sonst, wie uns scheint, in der ganzen
Kulturgeschichte nicht mehr so dagewesen ist, nimlich um die innige Relation der Musik zur
Erzichung und zum Staatswesen. Wir haben frither die besorgliche Art betrachtet, womit
Sparta sich der Musik offiziell versicherte. Es bestand aber iiberhaupt eine starke Uberzeugung
von der politischen Seite der Kunst, und diese findet hauptsichlich bei Plato an der wichtigen
Stelle de re publica III, 10ff. ihren Ausdruck. Derselbe hilt strenges Gericht iiber die Tonarten
und die Rhythmen, welche in seinem Erzichungsstaat erlaubt sein sollen, und schreitet dann
zu einem allgemeinen Satz iiber die ganze Umgebung des Daseins fort, wobei er die Identitit
von Schén gleich Gut und HiBlich gleich Schlecht als selbstverstindlich festhilt; und dann
kommt das Spezielle iiber die Kunstpolizei, die er in seinem Staate fiir die Nahrung der Jugend
nétig finde; die Hauptnahrung liege freilich immer in der Musik, weil Rhythr{lus und Harmonie
am meisten in das Innere der Secle dringen und am festesten darin hafteten. Anderungen in der

152

Die Musik

Musik aber zichen, wie es an einer anderen Stelle (IV, 3) heiBt, die groBten Anderungen im
Staate nach sich, und darum sollen die Wichter seines Idealstaates ihre Festung auf dem Grunde
der Musik errichten.

Solche Aussagen lassen auf cine enorme Erregbarkeit auf einem Gebiete schlieBen, worin
jetzt der ganze Okzident, und selbst der Siiden, stumpf erscheint, und von hier aus begreifen
wir dann nicht nur die allgemeine Empfindlichkeit fiir alle Kunst, sondern speziell auch die
Moglichkeit der groBen dionysischen Erregung, welche bei den Griechen periodisch wiederkehrte.

Vor allem sollten, wie wiederum Plato ausfiihrt, die Gattungen nicht vermischt werden.
Hymnen, Klagegesinge (8pfivor), Piane, Dithyramben, kitharodische Melodien sollten ihren
besonderen Charakter wahren, und man sollte den der einen Melodie nicht fiir einen AnlaB
brauchen, wo die andere am Platze war. Der Entscheid, ob darnach gehandelt werde, und auch
das Recht zu strafen, sollte, wie in der guten alten Zeit, nicht bei dem unmusischen Geschrei
der Menge, sondern bei den Gebildeten stehen, welche unter volliger Stille das Aufgefiihrte
bis ans Ende durchhorten. Auch Plutarch bemerkt, indem er von diesem Beharren auf dem
einmal Gewonnenen spricht, welches keine beliebigen Wechsel der Melodien und Rhythmen
gestattete, die musikalischen Weisen hitten nicht umsonst Nomoi (Gesetze) geheiBen. So
konnte sich die alte Musik in ihrer Beschrinkung auf wenige Saiten in ihrer Einfachheit und
Feierlichkeit behaupten, und zwar in geflissentlicher Abstinenz, da den Kiinstlern reichere
Mittel wohl bekannt gewesen wiren, und die fritheren (sehr miBigen) Neuerer hielten sich
alle innerhalb des Schénen (kohdg TOmog). Auch die Poleis, welche ihre Gesetze am besten be-
wahrten, — Plutarch nennt Sparta, Mantinea, Pellene, Plato Sparta und Kreta — hielten lange
streng an der alten Musik fest.

Das Widerstreben gegen musikalische Neuerungen findet seinen deutlichsten Ausdruck in
der Geschichte von dem Kitharéden Timotheos von Milet, dem sein Instrument, weil er die
Zahl der Saiten von sieben auf elf vermehrt hatte, von den Spartanern weggenommen und in
der Halle Skias aufgehingt worden war. Aber dieser Konservatismus war damals (Timotheos starb
alt, 357 v. Chr.) selbst fiir die Spartaner zu spit, und vom Ende des Peloponnesischen Krieges
an herrschte das, was Plato als Theatrokratie bezeichnet, zum Schaden der Poesie und des
ganzen geistigen Zustandes von Griechenland. Die Zuschauerschaft war aus einer lautlosen
eine laute geworden, als verstinde sie, was in musikalischen Dingen schon sei und was nicht.
Und wire es nur wenigstens eine Demokratie freier Minner gewesen. Meister aber wurde
der Diinkel aller, alles zu verstehen, der die Frechheit des Urteils im Gefolge hatte. Schuld
waren die Dichter selbst, welche in wilder Begeisterung (Boxxevovres) und der Sinnenlust
(Rdov#) iiber Gebiihr folgend Threnen mit Hymnen, Piane mit Dithyramben mischten, den
Kitharliedern Flotenlieder nachbildeten, kurz alles mit allem vermengten und aus Unwissen-
heit iiber die Musik behaupteten, dieselbe habe tiberhaupt kein System (6p86tng) und werde
am richtigsten nach dem Genusse des Horers beurteilt, mdge dieser etwas taugen oder nicht.

Jedenfalls hatte in dieser Musik, welche nicht minnlich, gottlich und den Gottern wohl-
gefillig war, sondern als eine entkriftete (xateayuia) und geschwitzige vor die Zuschauermassen
gebracht wurde, nicht mehr die Poesie den Vorrang; dafiir wurde das Instrumentale sehr michtig,
wie denn berichtet wird, daB von Melanippides an die FlStenspieler nicht mehr vom Dichter
ihren Sold empfingen und also nicht mehr unmittelbar von diesem und dem Dirigenten ab-

Delegg.III, 15

De mus. 6ff.

Widerstreben
gegen
Neuerungen

Der Verfall

hingig waren. Ein besonders kritisches Phinomen war wohl auch das Zunehmen des Virtuosen- Ubenviegen des

tums, welches von dem Ruhm fritherer Singer wohl zu unterscheiden ist, als RiB in den groBen
friiheren Betrieb der Musik. So wie der cinzelne Schauspieler jetzt als Pantomimiker oder als

153

Virtuosentums



Bl Dk Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

Finzeldarsteller von Rollen einen isolierten Ruhm und groBen Gewinn erwartet, so war dies
jetzt auch beim einzelnen Musiker der Fall. ‘ _
Diese Entwicklung war eine unaufhaltsame. Wenn auch ein Kiinstler anféngl1ch seiner
Neuerungen wegen verspottet wurde, so mochte er sich daran erinnern, wie prophet}sch
Euripides dem Timotheos in einem solchen Falle einst Mut eingesp@chen hatte, indem er ihm
De legg. 1, 6 sagte, das Publikum werde ihm bald zu FiiBen liegen. Plato liBt einen Athener den Verderb,
den er notwendig tadeln muB, als unheilbar und weit vorgeschritten bezeichnen; Aristoxenos
aber, der erste Musikhistoriker, in der zweiten Hilfte des IV. Jahrhunderts, ist schon ganz
laudator temporis acti. Er sagt: Da die Zuschauermassen zu Barbaren heruntergekommen find
und diese vulgire Musik in grofe Verderbnis geraten ist, erinnern wir uns nur noch zu wenigen
unter uns, wie die Musik einst war (Athen. X1V, 31).

Poesie und Volkstum, ja Poesie und Biirgertum entsprachen sich noch. Fiir diese Dichtung asgemeine
gab es noch keine Trennung zwischen Gebildeten und Ungebildeten; jedem Freien war sie Zueanglichkeit
selbstverstindlich zuginglich; von ihrer urspriinglichen Grundlage, dem Mpythus, wuBten e
arm und reich gleich viel, ebenso wie der Kultus eine Sache jedermanns war. Und dabei war
sie doch eine hohe Kunst.

2. Die Elegie

GewiB gab es in der Volks- und Religionspoesie populire alte Formen verschiedener Art,
aber bis ungefihr 700 v. Chr. war die einzige Kunstform, in welche sich alles schmiegte, der
Hexameter, dem sich ja auch Hesiod unterordnete.

Langsam entstanden die neuen Formen; aber die Griechen hielten dafiir das Vorziigliche Die Forn
kiinstlerisch fest. So war es mit den beiden Gattungen der Fall, die sich nun fast zugleich er- %" Eleg’
hoben, der Elegie und dem Jambus. Jene, der wir uns nun zuwenden, hatte zur Voraussetzung,
daB sich mit dem Hexameter sein wunderbares Gegenspiel, der Pentameter, zusammenfand
zu derjenigen Verbindung, welche Elegeion hieB, hiernach erhielt dann das ganze Gedicht
den Namen Elegeia; denn man benannte die Gattungen der Poesie gerne nach der metrischen
Form und iiberhaupt nach der duBeren Gestalt; diese Formen aber wurden, sobald man einmal
die Wahl zwischen mehreren hatte, mit feinster Riicksicht auf die Art der betreffenden Empfin-
dung und den Zustand der Seele gewihlt.

Zur Elegie gehdrte — d. h. wenn man sie sang und nicht bloB rezitierte — immer und aus- Begleitung
schlieBlich die Flote; als die eigentliche Stelle fiir ihren Vortrag gilt das Gastmahl, zumal dursls dls Bt
dessen letzter Teil, der Komos. Ihr Inhalt ist jede erregte Stimmung und ja nicht etwa nur Itr Inhalt
Klage oder vollends Liebesklage. Die Ereignisse und Zustinde der Gegenwart wecken in dem
Dichter bald Hoffnung, bald Furcht und bestimmen ihn zu Vorwiirfen oder Ratschligen. Das Er-
haltene hat vorwiegend parinetischen Charakter, zum bloBen Gnomischen leicht gedimpft; diese
Dichtung spricht schén und bequem, nicht groBartig abrupt, wie die spiteren lyrischen Formen.

Gleich von Anfang an haben wir Reste von sechr bedeutender Art iibrig: den schénen Aufruf Kaiinos,
des Kallinos zur Tapferkeit und die Gesetzlichkeit sowie die Mahnungen des Tyrtios. Es sind T¥ms
dies Gedichte von groBler typischer Wirkung, bestimmt auf Feldziigen abends im Lager nach
dem Pian durch einen besonders geschickten Krieger vorgetragen zu werden, der dafiir eine
groBlere Portion Fleisch bekommen mochte. Der Lakonismus gestattete keine sogenannte
patriotische Beredsamkeit, dafiir aber diese gewissermaBen patentierte Elegie. — Kriegs-
zeiten besangen auch die Elegien des Archilochos, von denen sehr schone Fragmente erhalten Architochos
sind, darunter das ionisch leichtsinnige Urbild des horazischen: relicta non bene parmula. Da- Fr. 6
neben kommt auch die Freude des Gelages und der Liebe und die Trauer um Verstorbene zum
Ausdruck; eine Elegie wie die auf die im Meere untergegangenen Freunde wurde wohl . o
etwa beim Leichenmahl vorgetragen; von einem Threnos ist sie wohl zu unterscheiden. — Als
dann Ionien den Lydern unterlag, nahm diese eminent ionische Dichtungsart mehr die Wendung
zum GenuBl und zur Liebe. Diesen Ubergang bezeichnet Mimnermos, der neben der kriegeri- Mimnermos
schen besonders die erotische Elegie pflegte. In den von ihm erhaltenen Fragmenten iiber- (¢30—600
wiegt die wehmiitige Betrachtung der Kiirze und Hinfilligkeit des Lebens so, daB man an T

den Koheleth erinnert wird; es sind Aufforderungen zur Freude mit dem dunklen Hintergrund
der Unsicherheit. — Spiter legt Solon alle Seiten seines bewegten Lebens in die Elegie hinein, Sofon
vor und nach seiner Gesetzgebung, in den verschiedensten Ténen, des Aufrufs, der Warnung,
der Betrachtung und der Freude.

IV. DIE POESIE AUSSERHALB DES BLOSSEN HEXAMETERS

1. Allgemeines

Es kann bei den Griechen eine Zeit gegeben haben, da auBer dem Epos und den beiden
Gattungen, die Hesiod vertritt, nur Volksmelodien mit Refrains vorhande.n waren. Auf die§e
mythisch-epische, religidse, festliche, jahreszeitliche Kunst hin entstand die grlechlscl_le Lyrik
dann als eine véllig spontane Schopfung, nicht wie die abendlindische, welche allermindestens
den lateinischen Kirchenhymnus zum Prizedens hatte. Die Elegie kann als eine sehr groBe
Neuerung, als eine Art Abfall erschienen sein. :
Vergleichung ~ Der stirkste Gegensatz zur griechischen ist die heutige Lyrik. Diese kennt absolut keine
i dffe'nmi’d‘ff; suBeren Schranken und kein Gesetz als das, welches sie fir sich selbst sucht, und sucht ferner
™ on dem Gedruckten aus ihren Weg zu den GenieBenden; die griechische dagegen war durch
ihre Verbindung mit Gesang, Geselligkeit, Instrument und Tanz an eine umstindliche Lehre
und iuBere Ausiibung gebunden, so daB sie unmdglich in alle Liifte zerstiuben konnte.
Aliméhliches  Unsere Betrachtung der griechischen Poesie macht nicht den Anspr'uch"einer {ibersichtlichen
S"‘h"f“?j’ ach- 1 jteraturgeschichte; wir haben es nur mit der Poesie als einer freien AuBer_ung des L.ebens
sem fer Zoeste nd als einer nationalen Kraft zu tun. Die Nation, die einzelnen Stinde nchmen je nach Zeit und
Gegenden den verschiedenartigsten Anteil daran und der Akzent liegt bald da, bald dort. an
den epischen Rhapsoden abwirts gerit die Dichtung in die verschiedensten Hinde; al?er sie
bleibt hohe Kunst, die Formen werden auf das duBerste respektiert, es dauert lange, bis man
von der ilteren zu einer neuen ibergeht, und geschicht erst, nachdem schon aller mogliche
Inhalt in die vorhergehende gegossen worden ist. So wichst sich die Poesie langsam und kon-
sequent aus; die einzelnen Gattungen 1sen sich ab, wenn die Stunde ihrer Reife gekommen
ist; keine auswirtige Literatur, keine Religion mit auswirtigen Urkunden tritt storend da-
swischen: so ist denn auch in der Darstellung die Aufzihlung nach den Formen eine unver-
meidliche. _
Zelebritit ein-  Eine groBe Anzahl von Dichtern genoB eine Zelebritit von Anfang an und behauptet sie auf
zelner Dichter Jie Dauer, indem auch ihre Verflechtung in die Schicksale und Taten der Zeit ihnen nichts
von ihrer Unverginglichkeit benahm. Thre Dichtungen wurden frith und gewib §611r voll-
stindig gesammelt, und es ist nur Sache des MiBgeschickes, daBl auBer den Traglk.ern' und
Pindar so wenig gerettet worden ist. Die spiteren Griechen waren im vollen Besitz ihrer
poetischen Urkunden und empfanden dieselben mit dem BewuBtsein einer darin vollzogenen

Entwicklung.

154 155




Theognis
(um 500
». Chr.)

Xenophanes
Kiritias

Antimachos

Krates

Alexander

Kallimachos

Tibull und
Properz

Verhaltnis des
Epigramms zur
Elegie

Poesie und Musik

Ein ritselhafter Dichter ist Theognis von Megara. Manches in den etwa 1400 von ihm
erhaltenen Versen ist fragmentarisch, und daB die Sachen in richtiger Ordnung stehen, ist
nicht zu behaupten; in vielen Fillen wird man sich sagen, daB8 das betreffende Stiick von Anfang
an nur als kurzer Spruch gedichtet und kein Fragment sei. Solche Gedichte lesen sich nur eben
fragmentarisch, dhnlich wie Hesiods Werke und Tage, und die Erklirung fiir die Kiirze liegt oft
darin, daB die satte Lebensbitterkeit, die in einem oder zwei Distichen hinlinglich zu Worte
kommt, dem Theognis den moglichen elegischen Faden abschneidet.

Eigentlich elegisch sind zunichst (am Anfang) einige Prodmien an Gotter, welche Wohl
Anfinge von Elegien sein konnten; sodann die schwermutsvollen Eifersuchtsanreden an seinen
jiingeren Freund Kyrnos, welche man schon als Episteln bezeichnen kénnte, wie denn iiber-
haupt aus der Elegie, sobald der Angeredete nicht mehr als anwesend gedacht ist, und vollends
wenn kein Leidenschaftsverhiltnis zu ihm obwaltet, die poetische Epistel wie von selbst entsteht.
Die sympotischen Stiicke sind zum Teil wohl wirkliche Anreden bei Gelagen. Wir erinnern
an das Gedicht, wo er sich als betrunken bekennt, und an das, wo er den Mittelweg zwischen
dem Nichts und dem Allzuviel sucht, ferner an die Sachen aus der Zeit des Perserkrieges, z. B.
die Gebete um Rettung der megarischen Gemiitlichkeit, die Anrede an den Wein, das Wein-
geschenk, die Entschuldigung, den EntschluB zum Wohlleben, solange es hilt, den Vorschlag
zur Pause beim Gelage, die Reihe von Distichen. — Die Erotika (von 1231 an) sind zum Teil
ganz gewiB von ihm, und wirklich Fragmente von Elegien, auch wohl zum Teil ganze Elegien;
jedenfalls ist das meiste alt und von den shnlichen Gedichten der Anthologie verschieden.

Schén ist die sympotische Elegie, die Xenophanes fiir ein Opfer mit Gelage verfaBt hat, von
wo er nur wiinscht, daB jeder noch ohne Hilfe heimkomme. — Mit Kritias dagegen kommt
dann die Aufzihlung als rhetorische Verfilschung der Poesie auf, was sie im #lteren Epos nicht
war; er fiihrt eine Anzahl von Erfindungen nach Gegenden an, um zuletzt zu sagen, die Siegerin
von Marathon (Athen) sei die Erfinderin des Tongeschirres, des Kindes von Scheibe, Ton und
Kamin. Sehr viel schéner ist das in Hexametern verfaBte Fragment des Kritias iiber Anakreon;
aber die innere Notwendigkeit der Elegie mochte schon damals im Schwinden sein. !

Lauter Aufzihlung zum Ersatz fiir den fehlenden inneren Drang fand sich denn auch bei
Antimachos, und zwar in der beriihmten Elegie auf seine verstorbene Geliebte Lyde, wo alles
mogliche mythische Ungliick zusammengestellt war. Mit Krates spitestens meldet sich dann
die Parodie; erhalten ist eine solche auf die Elegien Solons. — Von den cigentlichen Alexan-
drinern erwihnen wir Alexander von Atolien, einen Dichter der tragischen Pleiade, dessen
clegische Fragmente in sehr dunklem Ton gehalten sind, und den fiir uns nur durch kleine (wenn
auch viele) Fragmente reprisentierten Kallimachos, fiir den Ovid bekanntlich das Wort haF:
Quamvis ingenio non valet, arte valet. Als Kunstimitation lebte die Elegie freilich in Alexandria
wieder auf, ein echtes Leben gaben ihr aber doch erst die R6mer wieder, zu deren innerstem
Wesen sie paBte; Tibull und Properz dichten wieder individuell und momentan, und wenn
sie auch von den Alexandrinern gelernt haben, so ist das Originale bei thnen doch auBer allem
Zweifel; ihre auBerordentliche Kraft hatten sie von ihrer Nation, nicht von Hellas her.

3. Das Epigramm

Die echte Elegie, die Schopfung der gewandnachschleppenden Ionier, scheint, wie gesagt,
friih erloschen zu sein, was nicht hindert, daB méoglicherweise Elegien noch lange massen-
haft gedichtet wurden, und nun zog sich statt ihrer die Stimmung ins Kurze und wurde Epi-

156

Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

gramm oder, sofern sie sympotischen Charakter hatte, kurzes Skolion. Diesen elegischen
Ursprung des Epigramms miissen wir uns gegenwirtig halten; dasselbe ist nicht etwa nur, was
sein Name sagt, aus der Aufschrift eines Grabes, Anathems oder sonstigen Denkmals hervor-
gegangen. Durch ihre kraftvolle Kiirze und Schirfe schieden sich diese Aufschriften vor der
bequem redenden Elegie aus; dagegen bedurfte das Epigramm jedenfalls bei den fritheren
Griechen noch nicht des Uberraschenden, Unerwarteten, der sogenannten Spitze. Aus der
wirklich gesetzten Inschrift wurde dann mit der Zeit eine von Stein und Erz unabhingige
literarische Gattung. Und nun entwickelte das Epigramm eine wahre Proteusnatur, indem es
sich nach allen Seiten hin ausdehnte und auBBer dem Grab und dem Anathem der freien AuBerung
tiber alles Mdgliche, besonders aber der Liebe, der Spottsucht, der Freude des Symposions,
diente. Schon frith war es ein freies Gefil des griechischen Esprit, und wie schr es als solches
dem Geiste der Nation entsprach, erhellt schon daraus, daB es nahezu das ziheste Leben be-
wiesen hat, bis tief in die byzantinische Zeit hinein.

Beriihmt als Epigrammendichter war erst Simonides von Keos, der iltere Zeitgenosse
des Pindar und des Aschylos, und gerade bei diesem, der auch in der Elegic groB war und
in dieser z. B. die Gefallenen von Marathon und von Platii gefeiert hat, zeigt sich der Zu-
sammenhang beider Gattungen, indem viele seiner sogenannten Epigramme eher wie Frag-
mente von Elegien als wie Grabschriften erscheinen. Schon seine echten Epigramme aber
reprisentieren alle spiteren wesentlichen Schattierungen. Von ihm ist bekanntlich die Ther-
mopyleninschrift: Melde, o Fremdling, den Lakedimoniern, daf§ wir hier liegen, weil wir ihren
Satzungen gehorchten. Wie hier, so zeigt sich auch anderwirts die anfingliche Kraft des Epi-
gramms schr vollstindig. Auch mehrere seiner Privatepitaphien sind innig und schén, wie das
Distichon auf das Grab eines Gemordeten und die Anrede des sterbenden Téchterchens, welches
die Mutter bistet, dem Vater ein anderes Kind zu gebiren.

Einige Distichen fiir Agonalsieger sagen nur méglichst gedringt den Ort der Siege, die
Kampfesart, den Namen und die Heimat des Siegers; andere fiir Kunstwerke verfaBte enthalten
Angaben von Kiinstlernamen, entweder ohne weitere Zutat, oder auch mit Selbstruhm oder
gar mit der hdchst prosaischen Nennung des dem Kiinstler gezahlten Honorars. Neben dem
epitaphischen und anathematischen Epigramm ist aber bei Simonides auch der freie Scherz
(maiyviov) und der Spott schon vertreten; ja auf seinen Feind Timokreon gestattet er sich
schon eine parodistische Imitation der feierlichen Grabschrift.

Aufschriften

Simonides

Nach diesem Blicke auf den vielseitigen Dichter erinnern wir nur im Voriibergehen an die Aschylos,

Grabschrift mit Erinnerung an Marathon, die Aschylos fiir sich selbst verfaBte, an das un-
tibertreffliche Epigramm des Euripides, der den Helios anruft, ob er je schon so etwas geschen,

Euripides

wie den Tod von Mutter und drei Kindern an einem Tage, an die Epigramme Platos, bei dem Pato

die Grabschrift auch schon zum bloBen schénen jeu d’esprit wird und Witze, Liebesepigramme

und Wortspiele, auch zwei Naturbilder schon véllig den Stil der spiteren Anthologie zeigen, Die Anthologie

um uns nunmehr dem Hauptdepositum von Epigrammen, das wir besitzen, eben dieser Antho-
logie, zuzuwenden.

Vor allem ist auch hier wieder von den Grabschriften zu sprechen. Die Bezichung zu den
Toten war vielleicht bei den Griechen um so viel inniger, als man iiber das Jenseits unklar
war. Der Stein kostete nicht viel, weil er keiner architektonischen Einfassung bedurfte, und
so bekam auch die arme Arbeiterin ihr Gedicht, wenn sie ein Andenken hinterlieB. Auch
eines namhaften Dichters bedurfte es nicht, obwohl sich ein solcher gewiB oft gerne dazu
verstand und damit einen im Stein dauernden Ruhm erlangen konnte, denn auch gewshnliche

157

Grabschriften



Poesie und Musik | |
; Die Poesie auchhalb des bloBen Hexameters

zykluappt;_ cine Schwalbe bringt ihren Jungen cine Grille, die Kollegin im Gesange, zum Futter;
die tiber ihren Kiichlein erfroren gefundene Henne veranlaBt den Dichter zur Nut’zanwe 1:1 ;
?rokne und Medea sollten sich im Hades schimen. — Zahlreich sind spitzfindige Ant?thung,
in sachlichen Bildern; eine der schonsten Antithesen ist die des Euenos, welcher Ilion e
1iBt: Asche der Zeiten“hat mich verzehrt, aber in Homer bin ich noch vorh:znden und habe ::g'en
ehernen Pforten noch. Uberhaupt wird vieles zum Ruhm Homers und anderer Dichter eseme
Agch Exklamationen des Lesenden finden sich und Mythologisierungen, indem z. B Mneriosagtc;
benn. Anhéren der Sappho fiirchtet, die Menschen méchten eine ;ehnte M‘usé bekommy;
];ndhcfh gehijge[l; dem epid{e_:liktischen Genre noch die Ritselepigramme an, welche nicht 1n
rageform gefaBt zu sein pflegen, sondern Di i i ‘ irkli
B sere :r % e rgangerraten saf inge beschreiben oder hinsagen, deren wirklichen

Leute in Hellas konnten einen schonen Ausdruck fiir ihren Schmerz finden; was Behandlung
und Metrum sei, wuBte man darum, weil man von Homer her viel auswendig wuBte.
Bezeichnend ist nun besonders die Wahrheit und Offenheit, die aus den Grabschriften spricht.
Neben dem ruhigen Blick auf das (noch leer stechende) eigene Grab kommt der Schmerz tiber
den Tod der Angehdrigen ungescheut zu Worte; man darf herzhaft iiber das Schicksal klagen
und jammern und hat gegen das furchtbare Leiden keine Ergebenheitsmiene ndtig. Ander-
seits geschicht auch das Gliicklichpreisen solcher, denen es gut gegangen ist, hdchst unbefangen,
so daB man die Taxation des Lebens und seines Gliickes ganz deutlich kennen lernt, und der
genossenen Erdenlust wird gerne Erwihnung getan. Schon relativ frith schleicht sich dann
auch fiir beriithmte Menschen das Bild ein, wie sie sich unter den Seligen befinden, und wen
sie dort treffen mdgen, wihrend gewiB erst spit der Heidenhimmel auftaucht, da die Seele,
des Leibes ledig, zu den himmlischen Pfaden emporschaut oder im Himmel ihren Sitz suchen
geht, allwo Orpheus und Plato sind. Dafiir nimme natiirlich der Hades einen breiten Raum
ein, ohne daB vom dortigen Wiedersehen viel die Rede wire; nur Mutter und Kind denkt
man sich auch hier gerne vereinigt. Daneben kommt auch die Negation jeglichen Fortlebens
im Hades vor.
Das erotische,  Unerschopflich ist das Epigramm, sofern es sich an die Elegie anlehnt und erotischen, sym-
“”‘dy’;’g’o"tiiizzz potischen, spdttischen Inhalt hat. Hier kommt seine natiirliche Neigung zur Antithese zur
Epigramm Geltung, wozu schon die Form des Distichons einlidt; es kann die siiBeste Lyrik enthalten,
aber ebensogut und mit ganz besonderer Prignanz durch die Paarung von Gegensitzen den
Witz und Hohn ausdriicken, es kann schildern und stechen und hat so mit der Zeit neben seinen
vielen anderen Funktionen auch die des archilochischen Jambus ibernommen. Die Komik war
ihm durch die schone, feierliche Form sehr erleichtert, welche jeden Augenblick an Homer
und die Elegiker anklang, wihrend der Inhalt den geraden Gegensatz dazu bilden mochte.
Selbstverstindlich spielt auch das Wortspiel — freilich bisweilen bis ins Frostige — eine grofie
Rolle. Gerne kleidet sich der Spott in die scheinbare Verteidigung: Man sagt, du habest deine
Haare gefirbt, o Nikylla, wiihrend du sie doch rabenschwarz gekauft hast.
Ruhige weti-  Neben diesem Epigramm, von dem wir nicht wissen, wie oft es zur direkten anonymen
beirachtung Tnyektive gegen Personen gedient haben mag, steht dann, gleichfalls aus der Elegie abzuleiten,
' das zum Teil v6llig gnomische Epigramm der ruhigenWeltbetrachtung. Eine Menge von Urteilen
iiber Leben, Schicksal und Sittlichkeit wird so ausgesprochen, bisweilen abstrakt, oft auch
mit Anlehnung an irgendeinen Namen. Treffliches bietet Lucian in epideiktischen Sitzen wie:

Nimmer ist Eros der Frevler am Menschengeschlechte; die wilden
Triche des Menschengeschlechts stecken sich hinter den Gott.

4. Der ]ambus.

Die holde Anmut der bisherigen daktylischen Poesie wird vom VII. Jahrhundert an durch
eine herbe, von Anfang an der persdnlichen Invektive dienende Form, d N s M
' - . ' 1 . ' , den Jambus’ ge- Invektive
schnitten. DaB die Invektive bei den Griechen sich diese Form fand, wird damit entschuldict
daB auch der strafende und herbe Ton an seiner Stelle sein kinne, wenn er von einer erhebem;ger:
gr.f)ﬂartiglen Vorstellung der Dinge, wie sie sein sollten, ausgehe. Sehen wir also davon ab, der
k}mstlerlschen Berechtigung auch eine sittliche beizugesellen und geben wir einfach zu’ daB
dl? Schml?ihung von Individuum gegen Individuum zur Kunstgattung erhoben wurde ,Wir
wiiBten nicht, daB irgendein altes Volk Ahnliches gehabt hitte; spiter hat die Sirvente.se bei
den Provenzalen diesen Ton wieder angeschlagen. .

Mehr s_chon als mit der Komik der alten Poesie war der Jambus mit den Spottreden ver-
W;indt, die bei groBen Festen und Weihen, wie den Eleusinien, iiblich waren und in den
Frosc.:hf;n. des Aristophanes nachgebildet sind. Auch dies Necken und Spotten hieB Jambos
In' die Literatur aber wurde diese Gattung durch Archilochos von Paros eingefiihrt einexi
Dichter, von d_essen Eigenart wir uns leider kaum einen gentigenden Begriff machen £ il
da von seinen iambischen Fragmenten nur ganz wenige Zeilen zu der gewdhnlichen Charak—’
teI'lS‘tlk passen; vielleicht mochten ihn die spiteren Literatoren nicht mechr gerne zitieren

_Elne sehr hohe Stellung nimmt Archilochos in der Geschichte der poetischen Formen ein' Archil
Seine Metren sind, je nachdem der schwichere Taktteil voran- oder nachtritt, der ]ambu; g
und der Trochius. Beide haben leichten und raschen Gang, der Jambus dient dncheides Aus-
drqck des Zornes und der Bitterkeit, in den Trochien sicht O. Miiller eine Mittelgattun:
zwischen dem Jambus und der (von Archilochos ebenfalls kultivierten) Elegie, so daB sie wenige% Metren d
thwung und Adel der Empfindung und mehr den Ton des gemeinen Lebens haben als diese Archiochos
Die Verse aber waren der aus drei Dipodien bestehende iambische Trimeter und der aus vierer;
bestehende t.rochéiische Tetrameter. Beide haben sich durch alle Zeiten als die gesetzmiBigen
Foqnen bestimmter Arten der Poesie erhalten, schon Archilochos aber hat sie so vollkommen
gebildet, daB spiter nichts Wesentliches mehr daran zu bessern war.

Was den Vortrag betrifft, so wurden die Jamben im allgemeinen nicht gesungen oder doch A d
noch nicht eigentlich gesungen, sondern thapsodiert. Das Saiteninstrument, das zur Begleitun 'V"’"‘ZS
der Jam.ben dien.te, war wohl schon seit Archilochos die dreieckige Jambyke. :

Archll.ochos hielt sich dem Tone des gewdhnlichen Lebens nahe in vielfach wirklich rauhen Realismus
Redeweisen, welche die spiteren Grammatiker zur Aufzeichnung eingeladen haben, und auch seine

Er kann sogar ganz religids sein, wenn ihm zu trauen wire:

Mag unziemliches Handeln den Menschen entgehen; den Gottern
Schon im Gedanken daran sicher entziehst du dich nicht.

Epideiktisches  Epideiktisch ist also zunichst im Epigramm der eigentliche Sinnspruch, d. h. irgendein ins
Epigramm Kiirzeste und Schonste gezogener Satz aus Moral, Leben, Beobachtung, der etwa auch in
parinetischer Form als Anrede des Dichters an sich und andere gefaBt ist, wie wenn z. B.

der nimliche Lucian cinem anderen die Unbestindigkeit seines Gliickes weissagt. Sodann

kleine Genrebilder und kurz hingeworfene Anekdoten aller Art, die einen lehrhaften Zug

haben und sich oft geradezu als Parabeln geben. Besonders gerne werden kleine Ereignisse

aus der Tierwelt pikant beschrieben: Eine Maus will eine offene Auster fressen, worauf diese

158
S 159




Poesie und Musik
Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

Nachfolger fiihren einen ganzen Trodel des suBeren Lebens, zumal des Essens, und viel Lokales
mit sich; dabei mag daran erinnert werden, daB der Jambus an sich schon nach Aristoteles der
gewdhnlichen Rede nahe war. Und wenn wir uns nun iiberhaupt nach dem Grunde der groBen
Wirkung dieses genialen Listerers auf Zeitgenossen und Nachwelt fragen, so mdchte es im
ganzen darauf hinauskommen, daB in ihm der erste scharfe Realist mit vollem Hohn unter
die Poeten trat.

Simonides von  Die Nachfolger des Archilochos sind der wesentlich gnomische Simonides von Amorgos,
Solfjr’:“’g‘l_’;’_ von dem wir auBer einem pessimistischen Fragment die groBe allgemeine Satire gegen die
ponax Weiber haben, wihrend seine individuellen Invektiven verloren sind; ferner Solon, dessen
treffliche politische Jamben teilweise schon vollig wie aus einer T ragodie tonen, wihrend ihr
Inhalt ganz gut auch in elegischem MaBe gegeben sein konnte; hier sowohl als in den munter
spaBenden Trochien findet sich, soweit die Uberlieferung reicht, wenigstens keine person-
liche Invektive. Diese pflegte dafiir so giftig als Archilochos Hipponax, der Schépfer des absicht-
lich unschénen Hinkjambus (tpiperpog oxdZwv), der statt des letzten Jambus den Spondeus hat.
Danchen iibte er auch die allgemeine Sittensatire, indem er das Leben realistisch von der

torichten Seite schilderte.

Mit der Zeit wird dann der Jambus das GefiB fiir alles mdgliche, so gut wie der Hexameter
und das Distichon. Das Gnomische wurde wesentlich in diese Form gepragt, zumal seitdem
der Trimeter der Vers des dramatischen Dialoges geworden war und durch Buripides und
die neuere Koméodie seine dramatisch sententidse Ausbildung erhalten hatte. Von dieser spiteren
gnomischen Verwendung geben uns z. B. die Trimeter des Zynikers Krates eine Vorstellung.

an a'uf zwei H:-luptrichtungcn: die dorische Lyrik des Chorgesanges und die Zolische individuelle Die dori
L.yrlk. ]enei wird zuerst bei den Dorern im Peloponnes und in Sizilien hher ausgebildet f::s‘jfir;l‘;(”’?’e""’
sich da}nn tiber ganz Griechenland zu verbreiten. Thre Sprache ist ein eméiBiotir D o Lyrik
oder v1§1mehr der epische Dialekt mit dorischer Zutat; sie wird von Chéfen es:ljn en g_flsn?uﬁ
thythmisch bewegen, und es herrscht ein umfassender kiinstlicher Strophenb%u dc%r d’urlcci Silc
Bewegungen des Chores insofern auch dem Auge verdeutlicht wird, als e il cll dle
Strophe vorwirts geht, wihrend der Antistrophe diese Bewegung zu’riickmacht d CT'lh eé
éer Ep.ode stillesteht. Der rhythmische Bau ist duBerst vielartig; der Inhalt fei lurlll Wdf{ ”
offentlich; Gotterfeste, Feierung beriihmter Biir d ket g Lt
F : ger und Agonalsieger, Hochzeiten und Be-
stattungen verlangten Chére, deren Inhalt nicht das Individuelle, sondern das von vielen Mi
empﬁndepde, Offizielle war. Die dolische Lyrik dagegen bh'ihte,in Kleinasien und ble 0 e i
Lesbos; sie wurde durch einzelne vorgetragen, die sich mit der Lyra oder so;lxrslt eiisondse i £ ik
instrument und mit den angemessenen Bewegungen begleiteten, und setzte sichelgnt altgn_
aus glfelchen Vers;n oder aus kurzen, tiberaus schén lautenden Strophen, etwa von drei l“i,eh %
und einem unglelche‘n Verse zusammen, die, wie die alkiische, sapphi,sche usw leighfn(i:iﬁc?n
und o.hne. Epode ancinander gereiht wurden. Wihrend hier der thythmische BQIl Zcjehr lei }11g
.artlg"lst, ist der Inhalt in Vorstellungen und Gefiihlen die Seclensache des einzelnen ind'g'z 3 11
1mDh.ochs§enhSinne, auch wo er den Staat betrifft. ey -
ie dolische Lyri u i 3 i i
ob er der eigentl}irchlz I;ill)lt'o';%;rug;m(l)tdﬁfl;arﬁ ::in ]1:\)’1;:}'}51‘16 an,'vl(zn i 'geme'WﬁBten’ o v i
e ¢ ' . Itertum kannte von ihm Lieder des 990 »- Chr.)
arteikamptes und Ermunterungen zu Krieg, Wein und Licbe, auch Hymnen, welche i
unsere hypothetische Rekonstruktion uns lehrt, stark episch gewesen zu sein, schein; SOSW'elt
F_ragn'lente zeigen Verse und Strophen verschiedenen metrischen Charakters: er erscheint 1.1iere mle
ein chhFer von scltener Kraft und gewaltigem Feuer; denken wir nur an das schéne Fra s
wo er sein Haus als Arsenal schildert, oder an dasjenige, das zum Freudentrunk nach den%r'lll“ercllt’ i
des Tyramep auffordert und dem Horaz das nunc est bibendum nachgedichtet hat. Seine R. Ol :
fert}gung wird dieser Dichter immer in seinem leidenschaftlich bzwe ten Geria"t hab e? o bl
besu'zt daran das echte, das der lyrische Dichter haben muB. g 4 Salealn
Seine Ze1tgenossm ist Sappho, die er mit dem Worte anredet: Dunkellockige, reine, siiflichelnd
Sappho, ich michte ein Wort sprechen und d ' ie spi Sodancs S”ﬁ fir cine 900 Chr,
, ich p und darf es nicht. DaB die spiteren Athener sie fiir eine 990 v- Chr)
Buhlerm hw:lten, kommt daher, daB ihre Naivitit und die freiere iolische Frauenlebenswei
(wie auch le:‘ der. Dorerinnen) nicht mehr verstanden wurden. Den Jiingling, den sie liebt 6153
Ezjin%’ l—lliatd §1ehnle Izc:;e;mnnt; Phaon ist eine lesbische Mirchenfigur, unﬁ ebe’nso ist der S;rllj.zg
m leukadischen Fels eine spite Fiktion. Sie war eine gelehrte Kii i ihre
RlYalmnen _Gorgo gnd Andromeda, wohl auch Lehrerin ihrger jiingerer;1 I;S:iz;lgmsl?cng uZnagielhr'c
cinige von ihren Liedern gerichtet hat; denn musische Bildung und Grazie des Beneh;nens altS o
in diesen Verhiz'_ltnissen als das Hochste. Wenn auf einem schélien Relief zwei Frauen dar fsteflré
31r.1d', welche cin Musikinstrument halten, ohne darauf zu spiclen, und einander dabei ge en-
seitig umschlingen, so mdgen wir darin ein Bild fiir derartige Bezichungen zwischen n%usgi h
bega}bten Frauen schen. Von dem wenigen, das in einiger Voﬂstﬁndigkebit von ihr vorhandSC
ist, ist das l?errhche Lied an Aphrodite das Besterhaltene; das Altertum aber hatte von ih en
BgcheF Iyrlscher Lieder und auBerdem noch Epigramme und Elegien; eine Nachbildun " 'rlllfun
;zlllxeﬁfe én I.jl}::xame'tern gehaltenen Hymenien ist Catulls Vesperbades,t. Als Schiilerin v%)n fﬁi
e bertihmte, ju i i i 1 [
i (\} é]_n% ;egrlzfoerzr;f; .freundm, Erinna, deren Gedicht, die Spindel, 300 Hexa-

Spitere Jambik

5. Allgemeines iiber die Lyrik. — Die dolische Lyrik

Offentlichkeit  Ehe wir zu den hoheren Formen der Lyrik {ibergehen, wollen wir hier die Frage zu beant-

der Poesie als <y o vvan suchen, warum Poesie, Musik und Tanz der Griechen ein unumginglicher Teil ihrer

Kultur- R . v . .
bedentung Kulturgeschichte sind. Fiir uns ergibt sich folgendes:

Von Anfang an an Vorbild und Geschenk der Gotter gekniipft, sind sie ein selbstverstindlicher
Besitz der Nation oder allermindestens einer ganzen Polis und nicht bloB einer Schicht von
Gebildeten; sie sind offentlich.

Vom Adden geht ihr Betrieb auf den Rhapsoden iiber; aber auch jetzt dauert die iuBerste
Bemiihung der Nation fort, ihren ganzen Mythus und besonders Homer in der Tradition festzu-
halten, und auch spiter, als alles Hexametrische kiinstlich und gelehrt fortgesetzte und nach-
gebildete Literaturgattung geworden ist, dauert gewil soviel als moglich noch das Sffentliche
Rezitieren.

Wir haben uns ferner an den langen und ernsten Zusammenhang der Dichtung mit der Musik
zu erinnern. Solange als mdglich war auch hier alle Mitteilung und Tradition eine miindliche.
Die Massenhaftigkeit aber des sfFentlichen Consumos bei Gotterfesten und anderen festlichen
Gelegenheiten (neben den noch immer rezitierenden Rhapsoden) ist eine enorme; und auch
wo nicht die Offentlichkeit, sondern die Geselligkeit das Medium ist, bildet sich dennoch ein
populirer Ruhm: Elegiendichter werden weit und dauernd bekannt.

Das Entstechen einer reicher bewegten, vielgestaltigeren Lyrik ist als kulturgeschichtliches
Faktum vom VII. Jahrhundert an zu verfolgen. Schon vom alten Volksgesang wird sie wohl
die strophische Form iibernommen haben; dieser wird, indem er seine Melodie einige Male
wiederholt, frith auf strophenzhnliche Gebilde verfallen sein. Nun aber treffen wir von Anfang

160
11 Burckhardt, Griechische Kultur 6
101




Poesie und Musik

Anakreon

Verstummen
dieser Lyrik
fiir uns

Dias Skolion

Bergk (S. 380
und S.530, 22)

Die alten
Chortinze

Aufschwung
durch die Ent-
wicklung der
Musik

Ungefihr von 540 bis 520 v. Chr. blithte Anakreon, ein Ionier aus Teos. O. Miiller urteilt,
der Geist des ionischen Stammes sei in ihm alles tieferen Ernstes entbloft und betrachte das Leben
nur als wertvoll, insofern es durch Geselligkeit, Liebe, Musik und Wein verschonert werde, der
Dichter zeige nicht die tiefe dolische Glut, sondern es komme ihm auf den Genuf des Momentes an.
Er und Ibykos lebten am Hofe des Polykrates, nach dessen Sturze ihn Hipparch nach Athen
holen lieB: auch bei anderen Herren mag er noch weiter gelebt haben. Seine (echte) Dichtung
ist stark mit Beziigen auf Polykrates und dessen geliebte Knaben angefiillt, mit denen er jung
zu sein wiinscht. Ferner hat er Gedichte auf Hetiren; auch ein Hohngedicht findet sich bei ihm,
auf den von der Eurypyle ihm vorgezogenen Artemon. Die Sprache ist der des tiglichen Lebens
niher, der Rhythmus loser und freier, die Strophen willkiirlicher; von ihm ist der kurze ana-
kreonteische Vers, der dann in den nachgemachten Liedern vorherrscht.

DaB nach Anakreon das individuelle griechische Lied verstummt sei, kommt uns nicht recht
glaublich vor, da die Seele solches jederzeit hervorzubringen pflegt. Unser groBter Verlust ist,
daB wir schon von den berithmtesten individuellen Lyrikern so wenig mehr besitzen; aber
hitten wir nur wenigstens die spiteren und sekundiren noch, von welchen jeder.Name und
jede Erwihnung fehlt!

Zur individuellen Lyrik gehdrt endlich diejenige bestimmte Gattung von Trinkliedern, die
von einer musikalischen Freiheit, welche man sich dabei erlaubte, Skolion, d. h. das Krumme,
Verbogene, hieB. Man war beim Symposion mit Toasten noch nicht heimgesucht; dafiir gab
man die Lyra oder cinen Myrtenzweig an der Tafel herum und reichte sie denjenigen einzelnen,
von welchen ein gutes Lied oder ein Spruch zu erwarten war; wir haben es also mit dem
Rundgesang als eigener poetischer Gattung zu tun. Es sind meistens kurze Strophen, deren
Rhythmen schr verschieden, wesentlich aber die Zolischen sind. Oft mochten sie von den
Teilnchmern des Symposions gedichtet sein, aber auch die grdBten, zumal Zolischen Dichter
waren gerade fiir bekannte Skolien namhaft, von Terpander an, der (laut Pindar) diese Gattung
sogar erfand. Das Skolion aller Skolien ist das schone Trinke mit mir und sei jung mit mir und
liebe mit mir und trage mit mir den Kranz! Sei toricht mit mir und sei wieder weise, wenn ich weise bin!
Wir sehen hier in eine Fiille von Anmut hinein und kénnen froh sein, daBl uns eine Andeutung
davon erhalten ist, wie ja auch die paar allerliebsten Reste von griechischer Volkspoesie, die
sich erhalten haben, uns ahnen lassen, welcher Reichtum an Allerschonstem auf alle Zeiten

verhallt sein mag.

6. Die chorische Lyrik

Chortinze mit Gesang waren bei den Griechen iiberall alt und wurden besonders bei den
Dorern leidenschaftlich geiibt, lange wohl mit cinfachen musikalischen Refrains, wie das
Lied der Elierinnen an Dionysos und wie das olympische Siegeslied (mit dem tivelia ke vike).
Géotterfeste, Siegespomp bei den Agonen, Vermihlungen und Todesfille waren die nie aus-
gchenden Hauptanlisse, und so entstanden bestindig Prosodien, Hymnen, Hyporcheme, Par-
thenien, Pdane, Hymenden und Threnoi.

Diese ganze Gattung nahm nun mit der groBen Ausbildung der Musik (samt Rhythmik
und Metrik) durch Terpander, Olympos und Thaletas (bei dem auch der Tanz ebenso wichtig
ist) einen hoheren und vielseitigen Aufschwung. Vorhanden sind freilich nur Uberbleibsel,
aber bei dem Aufwande, den die Polis und die einzelnen fiir diese Auffiihrungen machten,
1Bt sich ahnen, wie groB der Betrichb war, und zwar wurde auch hier alles agonal; in Athen
wetteiferten u. a. die Phylen in Chéren, und die Choregie wurde eine wichtige Pflicht der

162

Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

Biirger. Uberhaupt hatte jede bedeutendere Stadt, besonders im dorischen Peloponnes, ihre
Chorlehrer (xopodiddokahor), welche sich die Aufstellung und Einiibung von Chéren zur’ Auf-
gabe des Lebens machten, und so entstanden von all den genannten Gattungen neben den alten
einfachen und populiren Formen, die sich auch noch erhielten, reiche Kunstformen. Dabei
wurde die Metrik sich eines unermeBlichen Reichtums bewuBt, womit sie Dichtung, Musik
und Tanz gleichmiBig durchdringen konnte; aber freilich haben wir hiervon nur die Dichtung

Die Reihe der chorischen Dichter beginnt fiir uns mit Alkman, der in der zweiten Héilftf;
des VIL Jahrhunderts bliihte. Er war der Sage nach ein Lyder, der als Sklave jung nach Sparta
kam und dort freigelassen wurde. In der Musik konnte er schon auf Terpander und Thaletas
fuBen und macht dabei aber auch darauf aufmerksam, daB er Neues schafft. Den Chor behandelt
er ni;ht, wie Pindar, als sein bloBes Organ, sondern spricht von ihm, zu ihm und mit ihm und
1iBt thn auch im Plural sprechen. Von ihm gab es Chorgesinge der verschiedenen genannten
Gattungen zur Feier von Gottern und Menschen — einem Parthenion, d. h. einem fiir Jung-
frauen zu singenden Liede, gehort das grofite Fragment an, welches erhalten ist —; doch war
er auch Dichter von Liebesliedern, die wohl von einzelnen zur Kithar vorzutragen waren
Er bediente sich verschiedenartiger Verse und Strophen; sein Dialekt war der dorischmspar-.
tanische, doch gar nicht unbedingt, sondern bisweilen fast episch, mit bloBem dorischen Anklange.

Auf Alkman folgt Stesichoros, ein Biirger des ionisch-dorischen Himera auf Sizilien, aber
von ozolisch-lokrischer Abstammung. Die wichtigste Neuerung, die von ihm berichtet pues
ist, daB er den epischen Stoff massenhaft in die chorische Lyrik einfiihrte. Damit entsprac};
er einem dringenden Bediirfnisse; denn die chorische Lyrik jeglicher Gattung konnte, wenn
sie nicht einformig werden wollte, auf die Linge den Mythus nicht entbehren, sie muBte ein
episches Element in sich aufnehmen. So finden wir denn bei Stesichoros Mythen von Herakles
Pel%as,. Meleager und aus dem thebanischen und trojanischen Kreise, auch pathetische Zeit-’
ereignisse.

Und nun sind von Stesichoros ein paar Fragmente von ganz supremer Schonheit erhalten,
wie der Traum Klytimnestras und die wundervolle Stelle iiber Helios, wie er die goldene
Schale, die Sonne, besteigt und nach dem anderen Ende der Welt hiniiberfihrt. Bei dieser
Behandlung erhielt der Mythus ein zweites, lyrisch erhohtes Dasein; natiirlich aber ging
der Dichter, da er das Lob einzelner Gestalten zum Gegenstande seiner Gesinge machte, auch
sehr frei damit um, zumal bei der Gelegenheit, da er mit seiner eigenen Person in den Mythus
verflochten erscheint.

Arion, ein 'I.,esbier aus Methymna, bildete den (an sich uralten) Dithyrambos aus, indem er
zuerst diese AuBerung dionysischer Erregung, deren Charakter von jeher jauchzende Lust
und wilde Trauer gewesen war, zu Korinth in die Form des Chorgesanges brachte und ihr
so ein kunst- und wiirdevolles Geprige gab. Es waren kyklische Chére, d. h. solche, die sich
im Kreise um einen Altar bewegten, und hier herrschte nicht die FlSte, sondern die Kithar vor,
wie denn Arion der groBte Kithardde war. Erhalten ist weder von seinen Dithyramben noch
von seinen Hymnen etwas; das Gedicht auf Poseidon, das unter seinem Namen geht, ist gefilscht.

In der zweiten Hilfte des VI. Jahrhunderts blithte Ibykos aus Rhegion, ein Wanderdichter
der auch lange bei Polykrates auf Samos war, dessen Knaben er u. a. besang. Er muf mit,:
Stesichoros viel Verwandtes gehabt haben; doch hat man einigen Begriff offenbar nur von seinen
L_iebesliedern. Nach den zum Teil schr schénen Fragmenten zu urteilen, war es wahrscheinlich
cin Mythus (z. B. von Ganymed oder Tithonos), der, in solchen Liebesliedern behandelt, ihnen
die notige Konsistenz und jedesmalige Neuheit gab.

1r* 163

Alkman

Stesichoros
(643—560
v. Chr.)

Arion (um
600 v. Chr.)

Ibykos



Poesie und Musik . .
Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

Pindar wiinscht nun nichts mehr, als sein ganzes Leben hindurch, ausgezeichnet iiberall bei
den ..H?Henen durch Weisheit, mit sieggewinnenden Minnern zu ’leben (vikapdpor ‘ra)\ &
Natiirlich haben wir es nur mit solchen zu tun, welche reich genug waren, den in)cﬁt -g OwdecllV .
Chor zu bezahlen, und Pindar schitzt denn auch den Reichtum hoch: W’Cl' den mitc';'tll1 : den
gfaschm{ickten Reichtum (m\odrog dpetoig dedandohpévog) besitzt, der ;}VCiB nach ithm 'ageslz -
die Zukur}ft, d. h. wohl die Dinge des Jenseits, und wihrend an und fir sich das WaJSSCr z(%al’-'
Grundbedingung des physischen Daseins) das Beste ist, folgt darauf gleich das Gold 35
Was nun den M1alt und die Kompositionsweise der Epinikien betrifft, so ist vor- allem
zu bea.chten, daB P.mdar nicht die Schilderung des betreffenden agonalen ’Sie es selbst eibt ﬁl‘?’:ll’t"?;‘lz’"
was cine Fnert‘réighche Einférmigkeit wiirde hervorgebracht haben sonderng die Feiergd ,
Siegers. Fiir seine Kunst aber geben den eigentlichen MaBstab nur iz lon eren, mit M I? ;
gearbeltet_en, auf genauer Kunde iiber diesen Sieger, seine Genealogie, seine Ar?gehé;i en, H o 4
kult.ez He{mat usw., beruhenden Oden. Vor allem hat er hiufig den Vorteil, eine ar?ze ,Sieaus_
familie mitpreisen zu kdnnen. Die eigentliche Substanz seiner Poesie aber sind Mg then dgerl-l-
welche ein starkes episches Element in die meisten dieser Oden kommt, aber in rasc}}rler l’iinlzl'rc
der Darstellung, indem die Erzihlung hier nicht wie im Epos verféih’rt sondern nur dgie an‘
h.ervorhebt,. die zur Entwicklung eines bestimmten Gedankens beitrag’en in dessen Die]f%e
sie st'eht. Diese Mythen sind mit der Person des Siegers entweder durch de,ssen Sttliche re: e
her01sche_ Abstaerung verkniipft, womit damals das ganze vornchme Griechenlang versehe’nwafr).
: Er prelss zunichst auf allen Ténen den Gesang als solchen; das Schénste in dieser Richtun ; Preis des G
ist der berul}mte Anfang der ersten pythischen Ode. Dann aber ist ihm sein Gesane in s eci% ’”":;“ o
gel.'.ade SO v1.el wert als der betreffende Sieg, ja er ist dessen gleichwiegende Héilfteg' das Ix)foll
Gliick des Siegers beruht darauf. Nur die enorme Feierlichkeit hindert uns, die R:zklame zz
erkennen, wenn es z. B. heiBt, der einzige Spiegel herrlicher Kimpfe sei Ml’mmos e und ih
Gesang oder, .blsweilen sei dem Menschen der Wind am notwendigsten bisweileny(ilie Re enr
Z\;iss.ei des legmnels, <.iie~ Tdchter der Nephele, wenn aber jemand mi; Anstrengung GriBe;
Pfafr:lls }cl:(,) ﬁ(e)ng; eer (;:ise I(lfj:;sl}m) honigténende Hymnen, Grundlage spiteren Ruhmes und sicheres
’ H?ut(]:gh un_d laut ist bei thm auc‘}.l d}e B'etonung des eigenen Wertes, was sich, in fernem Lande sefpsiiob
urch Choristen gesungen, unmdglich immer kann gut ausgenommen haben, womit ich
aber im Preise hielt, solange ihm die Leute glaubten. , ~a4
alSBes}cln*ld.ers Wepdet er sich gegen Feinde und Neider. Er bezeichnet sie als Fiichse oder poemik
sC rc?lende, tief unten weidende Krihen im Vergleich mit ihm, dem Adler. N tlich o
hat er h1‘e und da einen bissigen SchluB (z. B. OL II, Pyth. IT Nem, VII) i
.Blswelle.n umsc.:hr.eibt‘er das Allerordinirste mit dem fei:erlichsl;en P(.)mp und sagt dann
mitten zwischenhinein ein hdlzern, prosaisches Wort. Um zu sagen, daB das Fest SiC%l jihre dP‘;mgP’“‘he
sapt er z. B.: Zeus usto. deine unter den bunten Klingen der Phorminx im Tanz sich drehenden’
Horen h_aben nych hiether gesandt als Zeugen der erhabensten Kimpfe. Um eine Behauptung zu N o
Ehr.en‘ cines Siegers zu unterstiitzen, heiBt es: Ich, sonst zwar weder hadersiichtig noch fllzu ol
streztltebem{, ?Je;euge dies mit hohem Eide, und die honigstimmigen Musen werden es mir zulassen! ooy
]ede; Epmlklon"hat iibrigens einen cigenen Bau; nicht zwei sind ganz nach demselben Schemzzt jedenhel
gearbeltgt. 0. Muller unterscheidet dem Tone nach dorische und Zolische Oden; einige seien Id/;rsg:zﬁenhett
auch lydlsch. Einmal sagt es Pindar selbst von einem Gedichte, es sei in lydisc,her lg\/[elodie
und lydlsc_her Art (2) gehalten (Auvdiw &v tpémy v Te uelétorg). Es hat dies Lied auf de
Orchomenier Asopichos seine besondere leichte StiBigkeit; man sicht darin, wie durch einI;

Simonides von  Mechr eine vielseitige und betrachtende als eine lyrisch ergreifende war die Begabung des

I:?;V(fé,fa Simonides von Keos. Derselbe lebte als Chorlehrer in seiner Heimat, meist im Chorhaus
(xopnyeiov) beim Apollotempel. Daneben aber besaB er hohes Ansehen und EinfluB bei Hip-
parch von Athen sowie bei thessalischen GroBen, und bei den sizilischen Tyrannen war er so
angeschen, daB er z. B. 476 am Flusse Gelas einen Frieden zwischen Hieron von Syrakus und
Theron von Agrigent vermitteln konnte. Er bekam die Helden des Perserkrieges offiziell
mit Grabschriften und Gesingen (Elegien) zu feiern, und grof war die Menge seiner Siege in
musischen Agonen. Seine Muse war die erste, die ihre Gaben um Geld verkaufte. Mit ihm erst
wird der Sicgesgesang (Epinikion) von den Chordichtern kunstreich ausgebildet (wie auch
die Siegerstatue erst ungefihr von 540 an gewdhnlich wird). Seine Epinikien waren vielleicht
im Sinn und Bau schon sehr den pindarischen shnlich; auch sie verflochten den Preis mythischer
Heroen mit dem Lobe des Siegers und wandten allgemeine Lebensbetrachtungen und Sentenzen
auf die spezielle Lage desselben an; daneben fand sich eine milde und humane, aber auch lax-
ionische Beurteilung sittlicher Verhiltnisse. Von seinen Klagegesingen (6pfivor) ist das schr
schone Fragment mit dem Klagegesang der Danae zum tiefen Schlummer des (Perseus-) Kindes
ethalten; seine Art war nicht erhaben wie Pindar, aber desto riihrender zu klagen; auch gedachte
er mehr der Hinfilligkeit des Daseins, als daB er in Pindars Art das Jenseits gepriesen hitte.
Seine Gedanken malte er viel feiner und vielseitiger aus als dieser; die Ausdrucksweise war
schmiegsamer und weniger befremdlich.

Wie in seinen Epigrammen, so hat Simonides in seinen Chorgesingen, und zwar hier vielleicht
suerst unter den Dichtern, die Antithese, die in der Rhetorik spiter eine so groBe Rolle
spiclen sollte. )

Bakchylides  Der Schwestersohn und Schiiler des Simonides und Pindars Rivale an den sizilischen Hofen
war Bakchylides, ein feiner und zierlicher, noch mehr auf die Reize des Privatlebens, Liebe
und Wein, gerichteter Dichter. Bei ihm ist alles chorisch, auch die erotischen Lieder und die sehr
schonen fiir Gelage verfaBten. Er ist unter diesen chorischen Dichtern weit der durchsichtigste,

Fr. 13 und doch wire vielleicht z. B. der schéne Pian auf die Wohltaten des Friedens in einfacher
jolischer Strophe und selbst als Elegie noch schéner; wirklich ist auch das schone Fragment,

Fr. 27 welches das Lob des phantasieerh&ihenden Weines enthilt, in einer viel einfacheren, vier-
zeiligen Strophenform gedichtet. Der sanften und bequemen ionischen Elegie nihert sich
iiberhaupt der Ton des Dichters.

Unsere ganze Kunde von der chorischen Poesie ist, abgesehen von der Unméoglichkeit, sich
von Musik und Orchestik eine richtige Vorstellung zu machen, schon darum einseitig, weil
uns vollstindig nur ein Stof Epinikien erhalten ist, von einem Dichter, welcher im Altertume

pindar fiir alle Gattungen seiner Schopfungen berithmt war: dies ist Pindar, in dem wir den Vertreter
der feierlichsten Gelegenheitsdichtung haben.

Er war 522 v. Chr. geboren und starb iiber achtzigjihrig. Selber von schwacher Stimme,
lebte er ausschlieBlich fiir chorische Musik und Poesie, ein frommer und auch von den Gottern
gelicbter Mann und als Chordichter ein groBer Theologe, was damals kein Priester war. Bei

Sosiale Bedew- seinen Epinikien schen wir zunichst in die groBe soziale Bedeutung der chorischen Lyrik

wng der Epi- hinein, Es war ein anerkannter Hohepunkt des Lebens, nicht nur, wenn man in Olympia,
nikien . . . 5 : .

Delphi, Nemea und Korinth siegte und sogleich an Ort und Stelle mit einer kurzen Ode ge-

feiert wurde, sondern wenn man, zu Hause angelangt, die Ehre eines lingeren Gesanges

empfing. Hierfiir honorierte man den Dichter hoch genug, daB er dafiir andere Arbeiten

hintansetzen konnte.

164 6
105




Ze e Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

Lied. Was Lyrisches weiter entstand, war und blieb in die Schicksale der Musik und des Vir-
tuosentums, tiberhaupt des Auffithrens verflochten, und diese Schicksale kénnen seit der Wen-
dung, die es mit dem Dithyrambos genommen hatte, unmdglich gliickliche gewesen sein. Das
Epinikion muB schon bald nach Pindar durch den Wegfall der reichen Sieger untcrgegz;n en
sein, und mit eigens bestellten Hymeniden und Threnoi wird es sich kaum anders verhalgten
haben; fiir Prosodien aber, mit denen ein Chor vor eine Gottheit trat, und andere gottesdienst-
liche Gesinge, die eigentlich jedesmal neu hitten gedichtet werden sollen, wird man sich, wenn
die eigenen Krifte dazu nicht ausreichten, wohl bald an die alten Dichter, halten gelernt ’haben
wie dies Lucian wenigstens fiir seine Zeit bezeugt (Demosth. encom. c. 27) ,

rasche, hurtige Benutzung der an sich schon anmutigen Sage von den Chariten ein poetischer
Inhalt fast aus dem Nichts kann geschaffen werden.

Schimheiten.  Im cinzelnen Augenblick ist Pindar eben imstande, die allerwunderbarsten Wirkungen
hervorzubringen, und die Art, wic er im Mythus lebt, hat fiir uns oft etwas Narkotisches. Er
ist ja auch ein groBer Dichter gewesen, trotz sciner Schwichen, die man, wo des Schonen
noch so viel bleibt, nicht zu beminteln braucht, aber er ist nicht gleichmiBig.

pindars No.  Bine sckundiire Notorietit muB Pindar bei allen Griechen genossen haben; sonst konnte

forietit jhn nicht Aristophanes in den Vigeln als so bekannt voraussetzen, daB er auf ihn die Maske
des schlechten feierlichen Poeten aufzubauen wagt. Auch muB er frith gesammelt worden scin.
DaB gerade die Epinikien erhalten geblieben sind, diirfte vielleicht seinen Grund in ihrem anti-
quarischen Inhalte haben, welche es den Alexandrinern mdglich machte, an ihnen am meisten
Gelchrsamkeit zu entwickeln. Auch Apollonios und Lykophron sind ja deshalb erhalten, wihrend
andere verloren gingen.

Uberlegenheit ~ Wenn wir damit die individuelle Lyrik vergleichen, so erscheinen uns gleich bei Alkman
der Aolier Jie vier Hexameter so ungleich viel herzlicher und genieBbarer als der ganze Rest, ausgenommen
Fr. 60 etwa das Fragment iiber die Nachtruhe der ganzen Natur, welches doch nur eine Aufzihlung
ist. — Besonders aber sicht man bei Sappho die groBe Uberlegenheit der einfachen Strophe
{iber die dorische Kunststrophe, sobald es sich um den Ausdruck der Seelenbewegung handelt.
Um das Aphroditelied (roahé8pov’ d4var Agpodita) mdchten wir sozusagen den ganzen
Fr. 56 Pindar geben, soweit wir ihn kennen. Auch das Fragment mit der Schilderung der tiefen Nacht
Fr. 65 und dem Schlusse: ich aber schlafe allein und das Lied an die Ungebildete iiber ihr Schicksal
im Hades sind wunderbar ergreifend. Und wenn die Welt an Alkios und Sappho wohl die
groBten Verluste erlitten hat, so ist doch auch Anakreon auBerordentlich schén und klar, be-
sonders das Fragment mit der Festeinladung an Dionysos, dem er scine Liebe zu Kleobulos
empfiehlt, und dann das an den geliebten, jungfriulich blickenden Knaben und das an Eros,
der ihn mit dem Purpurballe wirft und mit dem lesbischen Midchen zu spielen auffordert,

welches doch sein weiBes Haar nicht mehr mag.
Chorische  Wenn aus diesen Fragmenten die natiirliche Anmut spricht, so ist dagegen die chorische

Trivialititen T yrik eine wahre Herberge aller Trivialitit, und gerade Unberufene nisteten sich erst recht
in das Schwierige ein. Die groBe Kunstzeit hatte ein deutliches Gefiihl von dem hiufigen
MiBbrauch der feierlichen Formen, und bei Aristophanes fehlt es nicht an Parodien derselben.
Den schlechten Dichter, der sich in den Végeln zur Griindung von Nephelokokkygia cin-
findet und seinen Gesang aus pindarischen Reminiszenzen zusammenflickt, haben wir eben
erwihnt. Nachher tritt der Dithyrambiker Kinesias leibhaftig auf und wird mit seiner ganzen
Kunst, um die er sich in die Wolken aufschwingen will, weil sie in diesen hingt, aufs stirkste
verhohnt. Auch in den Wolken begegnen wir im Munde des Strepsiades einer Menge von
Fetzen aus den gleichzeitigen Dithyrambographen.

Auf uns aber macht alle chorische Lyrik wesentlich und unvermeidlich den Eindruck der
Miihseligkeit, weil die Poesie dabei einem unsiglichen Zwang untertan war. Da wir, wie gesagt,
an ihr nur eine Drittelserscheinung haben, erscheint sie oft nur als die ausgepreBte Limone,
die uns hingeworfen wird. Selbst in den Chéren des Sophokles ist eine solche Menge von
gezwungenen und schwierigen Redeweisen und Wendungen, daB man schlieBen mubB, auch
thm habe die Musik und der Rhythmus schwer iberwindliche Schwierigkeiten auferlegt.

Fernere Schick-  Die weiteren Schicksale der Lyrik, vom IV. Jahrhundert an, sind schr dunkel. Eine Lyrik

Bt ‘ho’iﬁiﬁf,: 2u bloB schriftlicher Mitteilung gab es bei den Griechen nicht; es fehlt das cinsam gedichtete

166

7. Die Tragddie

Das ganze seitherige Drama verdagkt seine Wiirde und Bedeutung wesentlich der Wiirde wiirde des an-
und Bedeutung, welche das Drama bei den Griechen und besonders in Athen hatte. Hier aber ‘ken Pramas
hing alles daran, daB es nicht zu Ergdtzung und Zeitvertreib entstanden war, wobei es klein
und gering geblieben wire, sondern als Teil eines hochwichtigen Kultus der’ Polis.

Auf die ganze Entwicklung einer Kunstgattung wirkt aber deren Entstehungsart nach
Und da ist nun vor allem zu sagen, daB auf dem Boden der bloBen Lebensnachahmung (uiunmg).
keine Trag6die erwichst, sondern diese fithrt bloB zu einem gewissen Grad von meist possen-
hafter Nachahmung der Vorginge des duBeren Lebens, also hdchstens, wenn die Sonne be-
sonders giinstig dariiber scheint, zur Komddie, und hierfiir haben SpaBl und Hohn iiberall und
von jeher, selbst bei Wilden, gesorgt.

-Stat_t dffSSCn weist d1e_ g1'r1echische Tragédife so deutlich als m&glich auf einen ganz anderen, Die Tragsdie
m.cht in diesem Sinne mimischen Ursprung hin. Nicht der Schauspieler und der Dialog ist hier, *échst aus dem
wie es sonst sein miiBte, das erste, sondern der Chor ist urspriinglich alles, und indem die alter; -
Primissen in echt griechischer Weise mit tiefem Ernst festgehalten und nur langsam umgebildet
w.erden, behauptet er sich neben dem Dialog; ja in der Zeit des Aschylos, der doch schon eine
Fiille stummer Komparsen und mannigfach einen reichen und phantastischen Anblick voraus-
setzt,'wird gleichwohl die Rede auffallend spit an mehrere erteilt.

B e e e T
on seine monumentale ##"& im dio

Stitte nicht geschaffen, durch welche allein es die Sache ciner ganzen Bevolkerung war und "l

blieb: es entsteht aus der groBen dionysischen Erregung; es kommt in groBem MaBstab und

in groBer Umgebung auf die Welt, und es ist eine spezifische Errungenschaft: die Perser

Juden, iiberhaupt der alte Orient hatten kein Drama, vielleicht weil sie den Gegensatz den

es darstellt, darin nicht auszuhalten vermochten, und das indische, das in seiner Entwicl,dun

aus dem Kultus des Wischnu und aus der Musik viele Analogie mit dem griechischen héitteg

ist spiter als dieses und vielleicht unter seiner Einwirkung entstanden. :

Warum ist das Drama nicht gleich nach Homer, der schon in der Ilias und dann besonders in der
Odyssee so dramatisch ist, sondern gewissermaBen auf Umwegen entstanden: Warum hat dies
erst in Athen geschehen miissen und nicht z. B. schon in Korinth oder Milet: Man kénnte
freilich staunen, daB eine Biihne noch dreihundert Jahre auf sich warten lieB, nachdem bereits
das Epos dem Drama oft so nahe gewesen. Aber der entscheidende, urspriingliche Impetus, dessen
es bedurft haben muB, kam nun eben einmal vom dionysischen Kult und von dessen éefiihls—
welt. Unerwartet, aus der Musik, aus dem Chorgesang geheimnisvoll michtiger dionysischer

167




Poesie und Musik

Gottesdienste erhebt sich wie aus einem reichen Blumenbeet eine scheinb_ar fremdgeartete
Prachtblume: das zunichst dionysische, dann dem ganzen Mythus g"CWC‘IhtC Drama. Erst
nachdem die Seele der griechischen Nation durch jenen Kult d.er michtigsten, blshe"r un-
bekannten Schwingungen fihig und teilhaftig geworden, schafft sic auch noch dieses hochste
tinstlerische Leben. _ e i
Ausbildung kuﬁ::de und Dialog, die der Grieche vor Volksversammlung und Gf:rlcht so reichlich 21% ubcil
gon Re‘g.”"d Gelegenheit hatte, besaB man bei Homer. lingst in erstaunlicher Fiille und Voﬂendung3 auch
i 2. B. im Hymnus auf Hermes zeigt sich durchgingig eine hohe Kraft und reiche Nuancierung
d.er gesprichsweisen Rede. Das Drama ist gar nicht mehr dariiber bmausgekomrr(ic':n. 8
Dramatische  Eine fernere Hauptférderung war die alte GewShnung an dramatischen Gottesdienst. Das
Gottesdienste \pi1icche war bei verschiedenen Kulten seit alter Zeit vorhanden. ]‘a das Hyporchem, alls
Gattung lingst vorhanden, bestand darin, daB die in dem Ge:sang }.)es.chnebene Handlung durch
cinzelne Personen, die aus dem Chore hervortraten, zugleich m{rmsch dargestellt Wurdf(:i.1
Der Mythus  Endlich gehorte dazu ein Mythus, der in Epos, Hymnus und bildender Kunst schondel}. ose
Darstellungen erfahren hatte und nun hier zu einer hoc.hsten und ll.etzten Vervyukhchpng dringte.
Seltenheit dr Niechmen wir zu diesem allen noch, daB die Seltenheit der Auffithrungen, die auf die Dionysos-
Auffilhrungen foste beschrinkt waren, den Wunsch nach Dichtungen lingeren Umfanges" zur Folge .hatte,
und bedenken wir den allgemeinen Charakter der griechischen Kupst, der u.ber.a]l best{mmte
und konstante Formen liebt und dadurch den hieran gewdhnten Geist sofort in eine bestlmplte
Stimmung versetzt, der die schaffende Phantasie vielfaf:h beschrinkt, aber auch gegen ihre
cigene Willkiir sichert, und der so im giinstigsten Falle jene Produkte der streng.ste‘;l Gesgtz—
miBigkeit und dennoch des freien Schonheitstricbes méglich macht, so werden wir begreifen,
daB die attische Tragddie, was sich gar nicht so von selber verstand, zur groBen Hauptgattung
der griechischen Poesie werden und als solche an?rli:annt werden kf)nnte. s .
per  Laut Aristoteles (Poet. c. 4) ging die ganze Tragodie von den_Vor.sangern les Dithyram 0s
Dithyrambos (4 1@y EEapxbvtwy TOV 180paupov) aus. Der Dithyrambos war ein Llec.i auf D1onysps, das. seit
Arion regelmifig von Chéren aufgefiihrt wurde. Es gab fréhhche. und jauchzende Lieder d:ies?s
Namens, die den Beginn des Friihlings feierten,unc} anderersqts auch ‘trauervolle, und in
N Sikyon hatten solche der letzteren Art statt der Leiden des Dionysos d1e§ dgs Adrastos zgm
Gegenstand, wahrscheinlich hier eines uralten Naturgottes. Der erste SChrltt ins Dranzla a elr
scheint dann gewesen zu sein, daB der Chorfiihrer entweder als Dlon"ysos selbst oder als
dessen Bote die Geschichte des Gottes, zumal seine Leiden (md6n) erzihlte, und daB sich
dazu der Chor als Satyrn gebirdete, in Lust wie in Schreck.en.
Newerung  Wann aber in Athen und durch wen auBer Dionysos und seinem Mythus noch :‘mdere P.er.-
des Thespis sonen und Mythen eingefiihrt wurden, bleibt uns dunkel. ]edenfalls geschah zur cht’des Peisi-
stratos die grofe Neuerung des Thespis, dal nlimlich dem Chor ein Entgegner (unoxp?lmg) gegﬁn—
iibergestellt wurde, welcher nacheinander in verschiedenen Masken erschien, also, wie O Mii er
ausfiihrt, z. B. in einer Pentheustragddie als Dionysos, Pentheus. und Bot?. Doch war be} Thespl;
die Hauptsache gewiB noch der Chor und dessen Tinze; noch in ylel spiterer Zeit schatztedun
tanzte man sie, dic Reden traten daneben gewiB noch stark zuriick und waren mehE nur dazu
da, dem Chor AnlaB und Stoff zu seinem Affekt zu gebf:n; ihr Metrum war .der trochalschehTe—
trameter, den Thespis, wie Spitere den iambischen Trimeter, aus der sonstigen, schon vorhan-
denen Poesie heriibernehmen konnte. ; _ _ A :
Phrynichos,  Auch bei Phrynichos (seit 512 bedeutend) trat nur der eine Schauspieler in me reren, un
Chorilos, ) rar jetzt auch in weiblichen Rollen auf. Das Lyrische war noch sehr Hauptsache; in seinen

Pratinas

168

Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

Phonissen waren sogar noch zwei Chére: Phonikierinnen und vornehme Perser. Von dem
Athener Chérilos und dem Phliasier (also Dorer) Pratinas, der ebenfalls in Athen lebte, wird
besonders die Kraft im Satyrdrama geriihmt; beide blithten seit dem Ende des VI. Jahrhunderts.

Wann aber und wie hatte sich der attische Staat der Sache ernstlich angenommens Diony- Beteiligung des
sische Feste mit sonstigen Aufziigen (kduor, biacor) blichen wohl der individuellen Lustbarkejt Staates
iiberlassen; die Chére aber miissen vom Staat in spezielle Aufsicht und unter seinen Schutz
genommen worden sein, bis er sie geradezu den Dichtern stellte; und auch ein bleibendes Holz-
geriiste fiir die Zuschauer muB es schon vor 500 v. Chr gegeben haben.

Auffallend frith und nur in den Anfingen der Tragddie stellt sich der Versuch ein, auf Zeit- Versuche, Zeit.
geschichte iiberzugehen. Ein Zeitthema, nimlich die GroBtaten Athens im Perserkriege, wahr- ‘gf;‘mh;iﬁiirf;‘
scheinlich mit Betonung der Verdienste des Themistokles, lag den genannten Phonissen des
Phrynichos zugrunde, und der nimliche Dichter hatte schon frither den Fall Milets auffithren
lassen, wofiir ihn die Athener, weil er sic an eigenes Ungliick erinnert hatte, um 1000 Drachmen
biiBten. In der Folge reihten sich diesen Stiicken noch die Perser und die Atnderinnen des Aschylos
an und sehr viel spiter, im IV. Jahrhundert, der Mausolos des Theodektes, das Gelegenheits-
stiick eines Rhetors und Tragikers, der sonst mythische Stoffe dramatisierte. Diese Ansitze
blieben vereinzelt. Man fiirchtete die Zeitgeschichte wohl, weil sie erweislich zu stark wirkte,
und der Mythos schloB sein Goldgewdlb wieder, nachdem er es kurze Zeit geofinet. Ubrigens
ist von dem einzigen dieser zeitgeschichtlichen Dramen, das wir besitzen, den Persern des
Aschylos, zu sagen, daB hier die Ferne und das Fremdartige schon annihernd wie das Mythische
wirken; d. h. sie gestatten eine shnliche Befreiung vom Realistisch-Wirklichen; es ist ein
frei-fabelhaftes Persien mit einzelnen Ziigen aus der genaueren persischen Wirklichkeit.

Fiir die AusschlieBung der zeitgeschichtlichen Stoffe entschidigte man sich dann freilich

in der Folge reichlich dadurch, daB} man dauernd nicht nur das patriotische Hochgefiihl, sondern
die momentanen Tendenzen der attischen Politik hereinzog. Schon Aschylos tont in den Bitt-
flehenden auf den Bund mit Argos, und in den Eumeniden nimmt er deutlich Bezug auf die Frage
nach dem Schicksal des Areopags. In wie maBlosen Ausfillen sich Euripides in den Herakliden
und in der Andromache iiber Sparta ergeht, und wie er in den Bittflehenden dic Bestattung der
Gefallenen durch Theseus gegen die Thebaner erzwungen werden 1iBt, ist bekannt; Tragiker
und Redner brauchten diese Motive um die Wette.

Dagegen scheint die nicht heroische, nicht mythische Vergangenheit ginzlich auBer Betracht Beschvilnbiung

geblicben zu sein. Euripides geht mit seinem Kresphontes und Temenos noch bis zur dorischen @4fdenMythus
Wanderung hinunter, aber es gab in der Bliitezeit keine Dramen: Solon und Peisistratos, Kylon,
Hochzeit der Agariste, Periander und sein Haus, Aristodem, Aristomenes usw. Die historische
Tragddie in diesem Sinne haben die Griechen vollig der neuen Welt tiberlassen, die denn auch
einen Wallenstein und Tell geschaffen hat.

Mit dieser Beschrinkung aber war fiir die Tragddie eine groBe Kraftersparnis verbunden.
Unsere heutige Bildung hingt lange nicht so an der Geschichte, auch nicht an der vaterlindi-
schen, wie die der Griechen am Mythus. Der heutige Horer muB sich zum Verstindnis der
historischen Tragddie schon mehr anstrengen; das Gesetz derselben ist auch ein vielseitigeres
als das der griechischen. Wir verlangen Breite der Handlung wie der sie kreuzenden Neben-
handlung und Vielheit der Charaktere, welche sich im Stiick allmzhlich entwickeln; die Peri-
petic wird durch ein Zusammenstrdmen von Ereignissen, welche lingst durch die Charaktere
vorbereitet sind, mit der Absicht auf die hochste Spannung. konstruiert. Darum gibt es aber
auch so wenige gute historische Tragddien, welche wirklich die Biihne bezwungen haben;

169



Poesie und Musik
Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

sehr viele — wir nennen den Egmont — existieren bloB um einiger ergreifender Momente o o y A
S & Improvisation iiberlieB und deshalb nicht schriftlich fixierte: — Laut der zweiten Vita des

El.lripides gab es unter 92 Stiicken dieses Dichters nur acht Satyrdramen, die Gattung ma;
seinem pathetischen Wesen widerstrebt haben; auch Sophokles dichtete, wie es scheint wgeni eg

Wer sorgte wohl dafiir, daB doch regelmiBig cines gespielt wurde: Der Inhalt mag’ of ey
G6tt.erkomik der mittleren Komddie und namentlich auch der sizilischen Komddie Epicharms
shnlich gewesen sein. Oft war Herakles, in seiner derbsten Ausbildung als Prasser usw., die
Hauptperson. Zur idschyleischen Trilogie Laios, Odipus und Sieben vor Theben gehiirt;:’ das
Satyrdr.ama Sphinx, zur Orestie der Proteus, wahrscheinlich ein Scherz iiber Menelaos, der, in

der weiten Welt herumstreichend, seinen Bruder bei der Heimkehr im Stiche gelassen,hat :lnd

nun fur Rettung und Rache viel zu spit kommt. Jedenfalls hatten die Auffiihrungen an diesem
fréih!lchen SchluBstiicke eine wunderbare Bordiire des Tragischen. i

Die ganze Ausstattung der Schauspieler wie des Chores aber hingt aufs engste von der Der monumen-

Lokalitit ab, wo die Auffiihrungen stattfanden, und da ist und bleibt von héchster Bedeutun: e
dle das Drama cin fir allemal der Ausdruck eines religidsen Festes, daher fiir das ganze Vo{gk’
emer‘Pohs bestimmt und auf einen riesigen, bald monumentalen Raum angewiesen blieb. Nach-

dem in Athen um 500 das obenerwihnte Holzgeriiste, worauf die Zuschauer salen, eingestiirzt

war, entstand allmihlich das groBe dionysische Theater am FuBle der Akropolis ,und andere
Griechen folgten bald nach: schon zur Zeit des Peloponnesischen Krieges erhielt,en der Pelo-

ponnes und Sizilien ausgezeichnet schéne Theater. Die GroBe dieser Riume, die nun auch

sonst zu Ft?sten, Volksversammlungen usw. in Anspruch genommen wurden, un,d die als MaB-
stab‘f’ur dle_ (freie) Bevdlkerung der Stadt galten, wurde nun aber insofern verhingnisvoll

al_s sie nur mit einer Art von Stil vertriglich war. Aus der Bedingung, einer ganzen Bevélkerung’

dienen zu miissen, kam das Drama nicht mehr heraus, es blieb dazu verurteilt, die riesige
Angelegenheit einer solchen zu sein. , :

Engstanden ist das Theater noch wesentlich fiir den Chor, und seine Anlage beweist es optisch, Der Chor und

daB dieser noch die Hauptsache war, denn um auf die Bithne zu sehen, muBten zwei Drittei die E""T?‘r’“z:’zg
de.r Zuschaqer schrig sitzen, die Orchestra dagegen war von iiberall her gleich gut sichtbar. i
Hler War_dle Thymele, der chrwiirdige Punkt, wo Drama und alte Dionysosfeier zusammen-

hingen. Sie war urspriinglich der Dionysosaltar, den der Chor im Dithyrambos umgab und
umtanzte, war aber mit der Zeit das Zentrum des tragischen Chores geworden, das je nach
Ufnstiinden als Heroon, Terrasse mit Altiren, Grabmal usw. diente. Hinter ihr e,rhob sich das
Bu}.l.nengebéiude mit der Scena, d. h. eigentlich der Wand hinter den Schauspielern, und dem
efhohten Boden, worauf sich diese bewegten, dem Logeion oder Proskenion, dessen Sch,malwiinde

die Paras.kenien hieBen. Dasselbe war lang und ohne Tiefe, die Helden mit ihren Begleitern

st:anden in die Linge verteilt; wer zensiert war aus der Ferne zu kommen, kam nicht von

hinten, sondern, wenn aus der Stadt und Nihe, von links, wenn vom Land und aus der Fremde

von rechts. Der Raum galt im allgemeinen als der Platz vor dem Palast oder Zelt eines Kénigs,
Pberhaupt als offentlicher Raum, und die Dichter muBten hierauf sehr Riicksicht nehmen’
ja selbst die Komddie, obwohl sie das Privatleben darstellte, muBte sich darnach richten. Auch,

die Hauptwand hatte drei Pforten mit verschieden gedachter Bestimmung, indem die mittlere

zum Konig fiihrte, die beiden anderen als Eingiinge zu Gastgemichern, Heiligtiimern, Gefing-
nissen, Frauenwohnung usw. gedacht waren. Eine Ortsverinderung, wie sie in den Eumeniden

de.s As_chylos und im Aias des Sophokles vorkommt, muf3 haben méglich gemacht werden konnen:
tel.lwe1s§ mag sie durch die an den Seiten angebrachten Periakten angedeutet worden sein:
prismatische Siulen, welche je nach der vorgekehrten Seite verschiedene Lokalititen kulissen—,

willen.
Die griechische Tragodie diirfte das Geschichtliche schon darum vermieden haben, weil

es cinen Realismus der szenischen Darstellung verlangt haben wiirde, welcher unméglich zu
leisten war; sic genoB nun aber dadurch den groBen Vorteil, daB ihr die Exposition, worauf
unsere Dichter die besten Krifte wenden miissen, groBenteils erspart blieb. Was unser histori-
sches Drama im Dichter wie im Zuschauer durch seine Darlegung der politischen und ander-
weitigen Lage an Atem und durch zerstreuende historische Details an Sammlung verliert, das
ging dem griechischen mit seinem Mythus nicht verloren; hier verstand sich das ganze Medium,
in welchem der Vorgang sich ereignet, als ein gegebenes von selbst; die ganze Existenz der
Konigswohnung z. B. ist eine und dieselbe, selbstverstindliche.

Aber in saccula saeculorum konnte es bei der griechischen Tragédie so wenig bleiben, als
beim griechischen Tempelbau, -und es ist auch gar nicht gesagt, daB sie uns auf alle Zeiten
hitten geniigen sollen. Erstlich war der Mythus doch erschdpfbar, und ferner hat das psycho-
logisch Endlos-Reiche und -Viele auch sein Recht, wenn auch vielleicht weniger auf der Bithne
als etwa im neueren Roman, der sich die allseitige, realistische Behandlung aller Charakter-
mdglichkeiten zum Ziel setzt.

DaB aber schon in der griechischen Bliitezeit eine groBere Anzahl von Schattierungen in
der Handlung und in den Charakteren gewiinscht wurde, zeigt Buripides, mit welchem auch der
Zuschaver auf die Biihne gelangte. Nur blieb es beim Versuch und Anfang; eine viel groBere
Bereicherung hitte die Tragddic nicht ausgehalten; auch die Komédie bleibt ja im Realistischen
so viel beschrinkter als die moderne.

Einrichtang  Wenn wir uns nun von der Einrichtung der Tragddie in ihrer volligen Ausbildung einen

der Trigdiie Begriff machen wollen, so ist davon auszugchen, daB sie weder ein vollstindiges, bewegtes
Lebensbild noch dessen sinnlich-duBerliche Vergegenwirtigung sein will; sie ist ein Hohepunkt
dionysischer Feste und ihrer Stimmung und von der Wurzel auf ideal.
dn?tz:"tézh':ﬁ Da‘l.ler die feierlich-prichtige Bekleidung von Chor und Schauspielern. Der letzteren waren
soteler SELG Aschylos zwei, scit Sophokles drei, auf welche alle Rollen der Stiicke verteilt wurden.
Thre Gestalt wurde bekanntlich durch Stelzschuh und Kopfaufsatz kiinstlich erhdht und ent-
sprechend verbreitert, sie trugen fir die einzelnen Rollen Masken mit scharfen Ziigen, stumme
Komparsen als Diener, Trabanten usw. waren in groBer Zahl und gleichfalls prichtiger Aus-
riistung vorhanden. Aber auch der Chor hatte sich, als man von Dionysos auf andere Helden
iibergegangen war, von der Satyrmaske losgemacht, die nun nicht mehr paBte, und nur fir das
Satyrdrama blieb dieselbe erhalten.

Satyrdrama  Da man nimlich in Griechenland jede dltere Form der Poesie, welche etwas Eigentiimliches und
Charakteristisches hatte, neben den daraus hervorgegangenen Arten festzuhalten und fiir sich zu
kultivieren pflegte, so wurde nun ein besonderes Satyrspiel neben der Tragodie ausgebildet und mit
derselben so in Verbindung gesetzt, daf in der Regel drei Tragidien, mit einem Satyrdrama zum
Schlusse, als ein Ganzes (Tetralogie) aufgefiihrt wurden. (O. Miiller I, 38.)

Es mag freilich im einzelnen nicht immer leicht gewesen sein, dem betreffenden Mythus
eine solche Seite abzugewinnen, daB Satyrn und wilde mythische Unholde damit in Verbindung
treten konnten, und da es nicht ritlich sein wird, aus dem einzig erhaltenen Kyklops des Euri-
pides, einer schon hingeworfenen Farce, vicle allgemeine Schliisse zu zichen, so bleibt uns hier
manches dunkel. Suidas sagt von Pratinas, dem Rivalen des Chérilos und Aschylos: xai mpirog
typays Tatopouc. Gab es vielleicht eine Zeit, da man das Satyrdrama der bloBen possenhaften

170
171




Anforderungen
an die drei
Schauspieler

Der Chor

Poesie und Musik

artig darstellen konnten; Binnenrdume wurden, wenn unentbehrlich, entweder (dur‘ch die
Exostra) vorgeschoben oder (durch das Ekkyklema) vorgeroll.t. Flugapparate und dche 50g.
charonische Treppe machten das Hinab- und Hinaufsghweben eln'zelner Ge_stalFen und ganzer
Gruppen und die notwendigen Versenkungen méglich, auch d%e Maschmerle fu.r Donner
und Blitz war schon ausgebildet. Schon zur Zeit des Aschylos endlich diente ferner die Malerei
namhafter Meister, wie des Agatharchus, der Biihnendekoration.'DaB um e}.ﬂe.dlese Dmge
der gewaltige Dichter selbst ein groBes Verdienst gehabt habe, wird glaubwiirdig versichert.
Aber bei aller Pracht fillt doch stark die ginzliche Abwesenheit des Anspruches der heu'ggen
Bithne auf, ein geschlossenes, malerisches Bild auszumachen; besond'ers fehlte auch jedes
geschlossene Licht, und auch die Dekorationen, z. B. im Aias und Philoktet, waren nur an-
deutend; die Ilusion, welche der Grieche empfand, kam aus ganz anderer Quelle her.'
Diesen Raum mit der Stimme zu beherrschen war gewiB keine leichte Sache, und das MiB-
verhiltnis, das zwischen ihr und der kolossal ausgestatteten Gestalt bestand, wurde denn auch
schon im Altertum und sicher nicht erst zur Zeit Lucians empfunder}. Ob die Masken auch zur
Verstirkung des Tones gedient haben, lassen wir dahingestellt; gew1ﬁ al?er entsprach der duth
die enorme Riumlichkeit bedingten Aufopferung alles subjektiven Mienenspiels und der im
ganzen Drama durchgefiihrten GleichmiBigkeit der Stimmung und Haltung (%'er. betreffend.en
Person auch das gleichmiBige Drohnen der Stimme, welches gesangartig und Yolhg unwn'.khch
klang. Auch sonst aber waren fiir den Schauspieler groBe leibliche Gaben,'eme gute GClStCS'—
anlage und hohe Ausbildung erforderlich, und es gab ihrer stets nur wenige "treﬁ'hche. Mit
der Seltenheit dieser bedeutenden Eigenschaften mag es teilwc.else zusammenhingen, dal die
Dreizahl (vom @dipus auf Kolonos abgeschen) nicht tiberschritten Wurde_; man wollte eberi
licber nur drei, aber dafiir gute Schauspieler, als ein groBes, al'?er u.nglelches Rfidepcrsona
und ging darum auf die dramatische Wiinschbarkeit, hie u_nd da ﬁ'lnf l?lS sechs Persqnen durch-
einander sprechen zu lassen, so wenig ein, als auf sonstige Illusion in unserem Sinne, wozu
freilich auch bemerkt werden mag, daB man durch diese Beschré'inkung fiir de.n Stagt, der d1-e
Schauspicler bezahlte, die Auffiihrungskosten nicht iiber ein gewisses MaB steigen lieB. Daﬁ.u
aber, daB das Individuum des Protagonisten, Deuteragonisten und Tritagonisten, denen "che
simtlichen Rollen aufgeladen wurden, unkenntlich blieb, sorgte der Wechsel des Kostiims
und der Masken im griechischen Sinne genugsam. arh ' -
Den Schauspiclern gegeniiber steht der Chor, der urspriinglich aus 48 Teilnehmern be-
standen hatte, nun aber in der ilteren Zeit aus zwdlf, seit Sophokles aus fiinfzehn Choreuten
fiir jedes einzelne Stiick der Tetralogie bestand. Als dithyramblsch.er Chor hatte er deﬁ
Altar umgangen, als dramatischer in bestimmter Maske trat er in chhselgesapg li{n
Zwiesprache mit der Scena. Seine zusammenhingenden Gesangc; sind : I. die P.aroc.los, as
beim Einzug durch die Seitenzuginge der Orchestra gesungene Lied, worin er sein Emtrf:ten
motiviert; 2. die inmitten der Orchestra gesungenen Stasima, welche meist bei l.eerf?r Biihne
in den (bald mehr, bald weniger zahlreichen) Ruhepunk‘ten gesungen Werder}, die die Hagd—
lung gewihrt, und welche in ihrem Inhalt auf das Stadium Bezug nehmen, in welc.hem ie-
selbe sich eben befindet; 3. einzelne kleinere, von den Stasimen verschiedene Chorlieder, die
teilweise in begeisterten Momenten mit lebhaftem Tanze vorgetragen werden. Dazu kgmmen
innerhalb der Szenen die Wechselgesinge des Chores mit den Personen .der Scefxa, die 50g.
Kommoi, in all denjenigen Momenten, da die Empfindung das Ubergewicht erhilt; aucl:)h sie
sind mit Tanzbewegung des Chores und Bewegung der Personen Verb}mden 7 der_lken. E .erllso
kommt es vor, daB dic eine, erregtere Partei lyrisch, die andere im gewdhnlichen Dialog

72

Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

spricht, wodurch ein h&chst bedeutender Kontrast entsteht, oder daB innerhalb des Chores
selbst das Gesungene sich auf verschiedene, von abweichenden Gefiihlen getriebene Stimmen
verteilt. Bei all diesen Vortrigen ist instrumentale Begleitung durch Kithara, Lyra oder Flste
anzunehmen.

Von den Dialogpartien, welche in erster Linie den Schauspielern zufallen, heiBt die der
Parodos vorausgehende Prolog, die von zwei Chorvortrigen begrenzten Epeisodien, die letzte
Exodos. Epeisodien und Exodos sind die eigentlichen dramatischen Hauptteile; auch die Per-
sonen der Scena werden Sfter als Singer verwandt: abgesehen von den cben genannten Kommoi,
wo sie in musikalischem Dialog mit dem Chore stehen, singen sie in den Epeisodien Duette
und bisweilen lingere Arien, die sog. Monodien; diese liebt besonders Euripides, sie sind bei
ihm meist ohne rhythmische Wiederkehr, frei in der Art der spateren Dithyramben gestaltet.
Die anapistischen Systeme, die von den Personen und vom Chorfiihrer, besonders beim Kommen
und Gehen, vorgetragen werden, kann man sich kaum nach bestimmten Melodien und doch nicht
als gewihnliche Rede vorgetragen denken; hier trat wohl der melodramatische Vortrag, die
sog. Parakataloge, ein.

Der Dialog sowohl der Personen als des Chores, welcher hier durch den Chorfiihrer ver—
treten ist, war in der ilteren Zeit in trochiischen Tetrametern gehalten, die auch in der spiteren
Tragodie wieder 6fter das Metrum lingerer Szenen sind, in der uns erhaltenen Tragddie da-
gegen meist in dem von Archilochos zu anderem Zwecke geschaffenen iambischen Trimeter.
Sein Stil ist bei Aschylos noch altertiimlich wuchtig und feierlich, spiter mehr der gewdhn-
lichen Rede nahe. Gerne ergehen sich die Personen in lingeren Reden, zwischen die dann
pufferartig zwei bis vier Verse des Chores, die sog. Interloquien, eingeschoben zu werden
pflegen. Daneben wird auch in dem in kiirzeren Worten verlaufenden Dialog eine grofle
Kunst der Anordnung betitigt. Die Dichter licben es, den Ton in den sog. Stichomythien
sich steigern zu lassen, indem die Personen in Distichen, Finzelversen oder Halbversen zu
einander sprechen, so daB sich im Dialog ein Allegro, Presto und Prestissimo ergibt; in ein
sehr langes und reiches Monostichengesprich legt z. B. Euripides im Ion die ganze Exposition
hinein. Auch wenn alle drei Personen auf der Biithne zugegen sind, sprechen fast immer nur zwei
miteinander, z. B. in einer langen Szene des Orest, wo Orest, Pylades und Elektra von An-
fang an da sind, erst Orest und Elektra, dann Orest und Pylades, dann wieder Orest und
Elektra und erst zum Schlusse alle drei durcheinander.

Hiermit hitten wir die Elemente der poetischen Komposition genannt, und nun diirfte es sich
empfehlen, auch nach dem Dichter und seiner Stellung zu fragen. Hierbei ist zuerst zu sagen,
daB fast alle groBen dramatischen Dichter Dichter von Profession waren. Um ein Stiick auf die
Biihne zu bringen, meldeten sie sich beim Archon (Eponymos oder Basileus), und dieser wies
einem, der ihn darum anging und sein Vertrauen genoB, einen der Chére zu, die von reichen
und ehrbegierigen Biirgern als Choregen im Namen der Phylen zysammengebracht, unterhalten
und ausgeriistet wurden. Der Dichter, und zwar der tragische wie der komische, war von
Hause aus Chorodidaskolos, er iibte dem Chor alle Tinze und Gesinge ein, die im Drama
vorkamen, dhnlich wie der lyrische Chordichter und Dithyrambiker. AuBerdem kamen beim
Dramatiker die Schauspieler hinzu, welche nicht der Choreg, sondern der Staat unmittelbar
in Sold nahm und dem Dichter durchs Los zuteilte (wenn sich diesem nicht schon Schauspieler
angeschlossen und besonders fiir ihn eingeiibt hatten). Dafiir, daBB er ein neues Stiick einiibte
und auf die Biihne brachte, erhielt er die vom Staate ausgesetzte Belohnung. Nun war aber
auch die Tragddie, wie das meiste Chorwesen, in das groBe allgemeine Agonentum hinein-

173

Dialogpartien
der Schau-
spieler

Metren und
Stil des Dialogs

Reden

Stichomythien

Stellung des
Dichters

Choregen



Kampfrichter

Siegesfeiern

Beschrinkung Dichter nur Tragiker oder Komiker war,

Poesie und Musik

geraten, und der Chorege, dessen Dichter nach dem Urtteile der fiinf Kampfrichter im Wett-
streite gesiegt hatte, bekam den Preis. Dabei kamen in der ilteren Zeit die Tetralogien, d. h.
die Verbindung von drei Tragddien und einem Satyrdrama, als Ganzes zur Beurteilung, weil
sie inhaltlich ein solches waren; von der Zeit des Sophokles an, der nicht mehr tetralogisch
dichtete, sondern einzelne, unter sich nicht zusammenhingende Stiicke auffithren lieB, die an
verschiedenen Festen hitten aufgefithrt werden kénnen, scheinen die Richter die Stiicke einzeln
beurteilt zu haben. Bisweilen {ibte das Publikum einen Druck auf sie; denn auch bei der Tragddie
geschah wohl, was von der Auffiihrung der Wolken des Aristophanes erzihlt wird, daB die
Athener tiberlaut klatschten und schrien, dieser oder jener Dichter sei Sieger, und den Richtern
befahlen, seinen und keines anderen Namen obenan zu schreiben. Man kann auf eine solche
Pression von unten z. B. daraus schlieBen, daB Euripides mit seinen 92 Stiicken nur fiinf Siege
davontrug, was mit seiner tatsichlichen Popularitit bei den Gebildeten kaum mehr im Ver-
hiltnis steht, und von der spiteren Zeit, die ihn allen anderen vorzog, angesichts der Minder-
wertigkeit der meisten damaligen Sieger rein nicht mehr begriffen wurde; auch das Kampf-
richteramt diirfte eben schon frilh oft in kuriosen Hinden gewesen sein.

DaB der gekronte Dichter sowie seine Choreuten am Siegesfeste ein Opfer darbrachten,
und daB sich dabei eine groBe (geladene oder nichtgeladene) Gesellschaft einfinden konnte,

lehrt Platos Symposion. Die nimliche Schrift bestitigt, was wir auch sonst wiiBten, daB der

und zwar gerade, indem sie Sokrates, da er mit

auf eine drama- p 5 5 thon und Aristophanes Allein wach bleibt und die groBe Phiale rechts umgeht, den beiden

tische Gattung

Fruchtbarkei

Tatigkeit fii

Dichtern gegeniiber behaupten 13Bt, daB komische und tragische Dichtung eigentlich Sache
desselben Mannes sei. Immerhin wird doch schon aus dem V. Jahrhundert wenigstens in einer
Notiz des Suidas Ion von Chios als ein Dichter angefiihrt, der beide dramatischen Gattungen
gepflegt habe. Wenn dies richtig ist, so steht er in dieser Bezichung cinzig da; sonst gestaltete
sich die Sache so, daB die Komddie sich ein Hauptgeschift daraus machte, die Tragddie zu
verhShnen.

Merkwiirdig ist die Fruchtbarkeit und das lange Aushalten der Dichter, deren beste Sachen,
wie bei den venetianischen Malern, zum Teil ihrem hochsten Alter angehoren. Von Sophokles
hatte man 113 echte Stiicke aus einer 62jihrigen Dichtertitigkeit. Er und Euripides traten
spiter wenigstens alle zwei Jahre mit Tetralogien auf, deren

anfangs nur alle drei oder vier,
cinzelne Stiicke, wie gesagt, nicht mehr innerlich verbunden waren. Diese Dichter spielten

in den eigenen Tragddien auch nicht mehr als Schauspieler mit, was Aschylos noch getan hatte,
und zwar soll Sophokles diese Betitigung wegen sciner diinnen Stimme abgescha{ft haben.
r ]edcnfalls aber widmete sich auch in der nachischyleischen Zeit der Dichter den Auffithrungen

t

we “lr'fg;f; aufs angelegentlichste; ein Sophokles gestaltete, wie in seiner Biographie berichtet wird, die
Rollen nach der Individualitit der Schauspieler; der Dichter war Komponist und Balletmeister

Ansehen der

und irgendwie wihrend der Auffithrung sichtbar zugegen.
Welche gewaltige Stellung im athenischen Leben die Tragddie trotz (oder wegen) der

Dichter Seltenheit der Auffiihrung muB eingenommen haben, erhellt auch daraus, daB Sophokles nach

der Auffiihrung der Antigone mit Perikles zusammen zum Strategen gegen Samos gewihlt
wurde, besonders aber erkennen wir es aus Aristophanes, fiir welchen sie als Objekt den ersten
Rang neben den groBten Staatssachen einnimmt. Hier mége auch die Frage iiber die sekundire
fortdauernde Kunde von den Tragddien gestreift werden. Da sich nimlich der Athener von
den iibrigen Hellenen mit dadurch unterschied, daB er Tragiker rezitieren konnte, und da er
poetische wie musikalische Einzelheiten sowohl als die Bilder der einzelnen Charaktere und

174

Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

die Erinnerung an das Ganze im Gedichtnis festhi i
) esthielt, muB eine solche neb i
best§11}i:111§1e Kunde mit Notwendigkeit vorausgesetzt werden; der stéirksteeBerlzvgiirdfc&su f1;Ful}:run
an sich liegt aber darin, daBl das bestindige Anspielen auf die Tragddie, wic es die ari:to;ims
’ a-

nische Komddi i 5 ]
oo x;:rg?::ig sonst nlltl:ht denkbar wire. Wir werden also eine starke Publizitit durch der grofen
anzunehmen haben; daneben mochten aber auch gelibte Mnemotechniker 1Sy

dem Publikum die Kunde seiner Tragddi i

: : . godien vermitteln, und was das Musikali i

zlst‘psgfchologlsch wahrscheinlich, daB der Athener vorzugsweise gegr{:de gzlskglcllic}le bemﬂht,' o
eische Monodien u. dgl., fetzenweise, wie der Italiener die Arien nachsangwerscc, At

Indem wir nun zu Sti i 5di
Stil und Behandlung in der Tragédie iibergehen, miissen wir mit der Pocische

E;rzcrllsgﬁsﬂ (Ell?ézciiletitlllgg (ES Chori1 bcelginnen, der seiner eigentiimlichen Provenienz nach ur
: ige Hauptsache der Tragddie gewesen war, mit der Zei :
: . A t ab
emlfa}slsendeg i{ghmen gevyorden ist, gewil durch eine Reihe von Ubergingene}:irfgticibﬁen
:Z}elecn cigovn:ga emeél lzegglff nﬁ:hr habt}eln konnen. Wihrend er urspriinglich aus lauter dio,n;(s)in
rsen bestand, stellt er sich jetzt als die Leute aus der Um 4
_ ‘ ebung des D

zon ;:en O.keamden des‘ Pro:fwtheus bis zu den Schiffsleuten des Aias. gEr hft lasut Xt? atls td?r’
E2'IS . }rlnt ciner men.schhch fiihlenden Teilnahme, die zwar nicht von einer hinlin lichS ::)' efes
G1ns.1c t geleitet wird, um den Knoten der Handlung zu 16sen, aber doch von eilgwr sollcehen
eevsvx'nnunglg\,/I 1[13m‘b alle heftigen Bewegungen und leidenschaftlichen Erschiitterungen auf C?Ill
§Cha1sse§ ! a : eson]r;ener }]?etrachtung zuriickzufiihren. Das moderne Wort vom idealen Zu
uer indes, dessen Betrachtung gleichsam die des zuschauenden V 5

et in . 1g gl olkes lenken und beh
soll, ist insofern nicht ganz richtig, als er doch von friih an allzuoft aus Mitleidanizilscl}llrig

Beteili achli ili ' i
gten besteht. Tatsichlich freilich greift er selten ein. Die iiber ihr Greisentum redseligen bei Asch
ei Aschylos

b : ey
: ili;rllschin f(.}ie:me dei lAiamemgzon, deren Diktion durchgingig so schwierig ist, machen zwar
auf hierzu, bleiben aber bei einer Beratune i O 1 ’
Anlauf | in zwolf Stimmen und 1 i
S r by g n und lassen sich auch
m sic die Schwerter gegen Agisth gezogen haben, von Klytimnestras Vermittlung ructiake

halten. Den gréBten Takt zeigt in der Verwendung des Chores Sophokles. Sein Chor ist da, bei Sophok!
s bet dSophories

wo er sich auf die Handlung selbst einliBt, oft unsicher und selbst i
l:ilf:gtz; e?e; allgerrzlemeg B._f:trachtung der Gesetze des Daseins sammel‘tf,C ::lslllearlliit',ds.ohbaslg 6}311'015(11(36};
\ 1cdt est an der Fiktion, daB er nur Greise oder Dienerinnen usw. von d,a und df sin
assc, sondern behandelt den Chor abwechselnd als wirklichen und als idealen B dteil ber
auch im letzteren Falle 1Bt er ihn nicht als idealen Zuschauer, sondern groBer erisctlizmt:; R

Zeiiir§2332 Illlrll_cli M1tsc;1ull(;ilger der Hauprerso.rl oder erzihlt weitliufig frithere Vorginge des
e ause.sf,‘ cldzuges usw. So ist er im Ton voll tiefer Todesangst wegen Mitwissen-
e El(ﬁla; S;Strélgsrfgzrmt, un.d a(lluch 1151 dzr Medea, der taurischen Iphigenia, der Helena usw

- Rolle ents; in den Troades ist er Mitduldender, hier aber bi T
Recht schon ist in demselben Stiicke der Gesang vom hél f ot g
und noch recht stilgemiB, dem Pindar kaumg nachstehze?enp"ilrld l'md e Blonshmgie e
zweite, sehr groBe Chorgesang die simtlichen Taten des 1€rrll1 I,—Ieflza : im rosender B
Dagegen meldet in der Hekabe der Chor iiberaus weitliufi . g_eglaubten gt
in Ilion bei der Nachttoilette sei iiberrascht worden. W > Wleci-’"vom R i i
und Gejammer, wie z. B. im Hi olytos, der nac hi e o énthalFen Pl Klagen
o wdr ich doch rec-ht weit von hierlg?ari}ilert. Oft brigﬁhjizaé}iigzﬁﬁ il%?;tllll C(}el bl?B CES ‘Thema
ments un<'1 athenische Sympathien und Antipathien vor, gerade wie diec P St by g
und vergiBit etwa dabei, wer er ist. , Rierspuen Cox Dimngs:

175



Das Schicksal

Seine Verflech-
tung mit den
Taten der

Poesie und Musik

Was die Handlung der Tragddie betriftt, so werden wir uns zunichst mit den Vorfragen nach
Schicksal und Katharsis kurz abfinden. Uns erscheint das vicle Gerede iiber die Schicksalsidee
in der antiken Tragddie im Gegensatz zur modernen deshalb so trostlos iiberfliissig, weil man
meint, dic antike Tragddie habe sich bemiiht, durchweg zu lehren, daB niemand seinem Schicksal
entgehen konne, und diese Weisheit, die damals auf allen Gassen herumlief, sei ihre Idee
gewesen. Vor allem miiBte man doch unterscheiden, wie sehr verschieden das Verhingnis
auftritt: 1. als blinde Notwendigkeit, als eipappévov iiberhaupt, wobei es einen geringen
Unterschied ausmacht, wenn statt dessen der Wille von Gottern auftritt, welche entsetzlich
neidisch und rachsiichtig sind; 2. als bedingte Notwendigkeit, wie in der Odipodie, indem
das und das nicht geschehen wiirde, wenn nicht jenes und jenes vorher geschihe; 3. als Schuld
der Ahnen, als Alastor, so daB sich von Vergeltung zu Vergeltung die Schuld immer hsher hiuft.

Die hohe Kunst, wie sie uns vornchmlich im Sophokles entgegentritt, wird nun nach Kriften
Charakter und Tun der Menschen mit dem Schicksal so verflechten, daB letzteres dem Zu-

Menschen schauer von Anfang an als unabwendbar erscheint und der Mythus sozusagen von selber Recht

Bedeutung der sichtbare Schicksal, nicht das, was d

behilt. Aber das Entscheidende, die Wirkung Bestimmende ist ja gar nicht der Hergang, das
er Zuschauer ja lingst auswendig weiB, sondern das Innere

inneren Her- 3. Nroncchen, die Art, wie die Charaktere sich entwickeln, sich dem Zuschauer ans Herz

ginge (Psycho-
logie)

Unrichtigkeit

legen. Der koloneische Odipus ist vollkommen ungliicklich und erreicht dabei eine wahre
Verklirung; Prometheus in scinem Untergang nimmt die volle Sympathie des Beschauers
mit sich und Aias ebenso. Je gefihrdeter und nichtiger alles Irdische erscheint und je bosartiger
bisweilen die Gotter, desto ergreifender und groBer leuchten die Charaktere.

In das Rechtbehalten des Schicksals ist aber noch durchaus nicht die Schuldhaftigkeit der

der Schuld- p K - :
er =M betreffenden Hauptpersonen cinbedungen, und es ist das abgeschmackte Ableiten des tragischen

theorie

Katharsis

Ausganges aus irgendeiner Schuld durchaus zu verwerfen. Erstlich hilt der Grieche die Hand-
lungsweise aus Selbstsucht tiberhaupt nicht so leicht fiir eine schuldvolle, und es muf daher
der Grad der Schuldhaftigkeit beim griechischen Dichter und Zuschauer anders beurteilt werden
als heute, und sodann mdgen die betreffenden Individuen sonst freilich schuldig genug sein,
aber das Schicksal faBt sie gar nicht immer an dieser Schuld, und darauf wiirde es doch ankommen.
So wird freilich im #schyleischen Agamemnon, wenn man diesen allein als MaBstab nimmt,
allerlei Tadel und Schuld auf Agamemnon gehiuft, und doch geht er nicht deshalb zugrunde.
Iphigeniens Tod ist fiir Klytimnestra ein bloBer Vorwand, und Agisth ist wahrlich kein Richer
fiir den Untergang so vieler Argiver im Krieg und zur See und kann sich ja wegen seines Vaters
Thyestes nur am Sohn des wirklich Schuldigen richen. Kurz, Aschylos hilt den Agamemnon
nicht fiir schuldig. Auch Sophokles mufite dem Odipus ein volles MaB von Schroffheit und
Leidenschaftlichkeit mitgeben, damit sein Schicksal nur fiir die Zuschauer ertriglich wurde,
aber begriindet ist das Schicksal des Helden hierauf nicht, so wenig als das Antigones darauf
begriindet ist, daB sie, von Kreon gereizt, einen gar zu harten, unbeugsamen Willen aufgesetzt

und alle sanften Mittel verschmiht habe.
Nur mit einem Worte wollen wir die berithmte Definition des Aristoteles berithren: Es

(Aristoteles: ist aber die Tragodie eine nachahmende Darstellung einer wiirdig-ernsten und vollstandig in sich
gfre{jbi’rsétz‘:f:g abgeschlossenen Handlung von einer gewissen bestimmten Ausdehnung, vermige des durch andere
Kunstmittel verschinerten Wortes, so daff diese Darstellung durch Furcht und Mitleid eine Reinigung

von Susemihl)

eben dieser Affekte erzielt. Die Deutung dieser Worte ist bekanntlich streitig, und Goethe
konnte die Reinigung (Katharsis) nicht in die Zuschauer, sondern in die Personen des Dramas
verlegen. Jedenfalls wire die Definition irrig, wenn damit ein auBerhalb der Poesic liegender,

176

Die Poesie auBBerhalb des bloBen Hexameters

gzvgadimorahscher Zweck gemeint wire; _doch geht der Sinn des Aristoteles offenbar dahin
. e erregte Furcht, resp. .das M1tl§1d im Beschauer eine gereinigte Gestalt, eine Art V. !

drung annchmen sollen. (Die verschiedenen Erklirungen vgl. bei Susemihl.) o
i Elr}llerddeF aufféilligsten. Unterschiede zwischen der antiker; und der moﬁernen Tragodie
Zsﬁt; l; icﬁfi}lkﬁ? (clieorrt iri:zri—rllarﬁlutr.lg auf (;le'r Biéjhne eir(liel s;)1 hochst miBige ist im Verh%ltnis
: 1 otive und zur Umstindlic keit des bloB Erzihlten. Hierfii
liegt der Hauptgrund in der geringen Beweglichkei Sl 5
gestelzt und maskiert, wie sie z(;gluftrften, nur dger }lli(zlte,dlfirchlzeéi?:ng:;nglvsicghcf,ﬁh?glf%vefg;tegg

- geht im koloneischen Odipus nur etwa das Wegfiihren der Antigone durch Kreons Leute iiber

ﬁ;sl fl‘;;()[?; (If(;{rz:ﬁerg, (;ehen gnd Redendhinaus, und auch sonst sind lebhafte Bewegungen nicht
: pte, Ermordungen und sonstiges duBleres Tun werden iiberhau it eini
: t (mit
gzrrlll)eguAusnailmen, W\; dem Selbsg,mord des Aias, der Anschmiedung des Prcf)me(theuse 12;%:1;
ge entzogen. Wenn man aber der Technik we k i i .
. ‘ gen gekonnt hitte, so hitte man
gewiB gerne vieles von dem, was nur erzihlt wurde, sichtb i
) A urde, sichtbar vor den Zuschauern geschehen
_ i ; t jene isthetische Scheu vor allem, was nicht innerer Vor-
f;gf Zlm G.elr}rllutfz1 Warz, W(})lvon Neuere geredet haben, und auch nicht der Wunsch xe/(ftz d(e)rrn
az spricht, den Zuschauer mit blutigen oder mirakul hauspi ,
R e ‘mirakulosen Schauspielen zu verschonen;
. riBliche betrifft, so wird hierin auf der Sz A
L ¥higs c : : ene das Argst
Ig\ierlcsltct, mgh;1 nur werden hiufig Lfnchen gezeigt und in den Choephoren auch das blli%isoz
e hfaenv;fazles < gatr}Illemnon;,d 'sors1dern in den Bakchen bringt Kadmos den zusammengelesenzn
entheus auf die Szene, und Euripides erspart dem Besch d irkli i
gemiBe abscheuliche Auftreten des zerfleischten Hi i e s
_ che _ ppolytos nicht, ja er 138t den Sterbend
r;zcﬁ e11ne M?n};dle singen. Wir werden also besser tun, von den idealen Beschénigungen deeI:
Wzn%ce 1sn an fag erelz I—iandlung abzusehen und uns dafiir daran zu erinnern, daB schon das
auf dem Kothurn eine gefihrliche Sache war, und daB man bei h f,' i
purzeln konnte, wie der Sage nach Aschines, als er i s ehans e
. , : . in der Rolle des Anomaos den Pelops ver-
tl;(zligézl,bzlrlcgecrfls}rltSeibstmof jes AES nlllag fiir die Darstellung nicht ungefihrlich gCWCSCI;I se?lrl
also auch diese Beschrinkung der Aktion wie alle {ibrige Abwend ;
. . . - un
(Iiteahstls.c[}glen auf dem riesigen Raume, den die Auffithrungen in Anspruchgnahmen. Eurz(i;p;:ioel;1
Evl g;w:f ’ 1gutte Lilst jumqukhchkeitsgemiiBen hatte, konnte dagegen nicht aufkommen’
rlegte also das Interesse, statt in die duBere Tat, in die Moti i &
' 3 ’ ) tive, entwickelte di
2:;%?;}11 Erépﬁrildt}llngen, Ul?erlegungen u.nd Entschliisse, und suchte einen Ersatz fiir das aui'
o unzez We:f r::i Cir;dl)eldgrm, (:11\:/1[3 Iganddle Erzihlung dafiir realistisch bis ins einzelnste ausfallen
icB, ’ bloB im Munde der Boten und Herolde. Klytimnestra erzihlt mit ei
]f;;tlrcthtc.rhcl_len Genauigkeit den Mord des Gemahls, sogar wie };r im letzten Régﬁehlelgzz
reihzlgazﬁe?d&aubrseggn Vondsmh spriithte, wovon sie erquickt worden sei wie ein knospen-
eld vom Stdwest des Zeus, und nicht gelinder wird in der Antigon i i
i : Zeus, v e erzihlt, wie
I—ie:;ii)ﬁl 561]131 Bl}lllt .2{)113 dem Munde tiber die blassen Wangen der toten Braut ‘ipritzt. Auch die
gaB ) ¢ Beschreibung vom Untergange Glaukes und Kreons in der Medea spricht dafiir
e an, wenn m};m die Zuhérer so traktierte, auch dem Zuschauer so sehr viel Schonung nich;
Darstiuerwuzlsen aben, sofern man szenisch gekonnt hitte. Dabei aber bildete sich fiir die
e ung ; er Katastrophe oder auch Wohl fritherer Ereignisse, die Boten, sonstigen Neben-
%rzahlen, se.tl:enerlauch Hauptpersor}en in den Mund gelegt wird, jener eigentiimlich feurige
- Il:lr‘l(zci{sst:1 , We f:her wesentlich ein anderer ist als der epische, denn er ist an Mithandelnde
p. Leidende gerichtet und soll deren stirkste Erregung hervorbringen, und der Sprechende

12 Burckhardt, Griechische Kultur
177

Geringe
duflere Biihnen-
handlung als
Folge der thea-
tralischen Ein-
richtungen

Ersatz durch
die Erzihlung



Poesie und Musik
Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

ist Augenzeuge. Meisterwerke dieser Art gibt es in allen drei Tragikern; eine ganz besondere
Leistung aber ist in den Bakchen des Euripides die Erzihlung des Boten vom Tun der Bakchen
auf dem Kithiron, oder vielmehr nicht bloB eine Erzihlung, sondern eine umstindliche, pracht-
voll farbige Beschreibung, welche Euripides mit groBter Hingebung und Begeisterung gedichtet
hat: es ist, als lige thm daran, das Mysterium des bakchischen Rasens aufs hochste zu ver-
kliren und zu preisen.
Der Mythus ~ Das allbekannte Substrat der Tragddien ist nun der Mythus. Zwar mit groBer Freiheit und
d?ls,rs'”;";?"l‘l‘e‘ mit cinzelnen starken Abweichungen von Dichter zu Dichter gehandhabt, blieb dieser doch
immer so weit konstant, daB einer der Haupthebel der neueren Tragddie fehlt: die materielle,
in Ereignissen und Ausgang liegende Spannung. Wenn die gleichen Stoffe immer wieder neu
behandelt wurden, so daB man an die Libretti der italienischen Opernkomponisten des
XVIIL Jahrhunderts erinnert wird, so war der Mythus an und fiir sich bereits etwas Bekanntes,
und bei dieser seiner Allbekanntheit beruhten Furcht und Mitleid, die beiden von der Tragddie
2u erweckenden Wirkungen, nie auf der bloBen Erwartung und Betrachtung des Ausganges
(wie die Furcht etwa in den Pariser Schauerstiicken des ehemaligen Boulevard), sondern auf
der Schilderung der Seelenbewegung, welche immer neu sein konnte. Indem aber die Athener
keine Spannung, wohl aber einen hochsten Stil der Rede und eine hochste Kunst der Tone
verlangten, taten sie, was sich in hohen Kunstzeiten etwa einmal wiederholt hat. In der Kirchen-
malerei des Mittelalters und der Renaissance ist gerade das sachlich Bekannte und tausendmal
Dargestellte, die Geschichte Christi und Marii, das Beste, im Gegensatz zu denjenigen Legenden,
die erst auf eine Erklirung hin verstindlich sind.
Die Exposition  INUI haben wir frither gesehen, daB die Bekanntheit des Mythus fiir die Komposition einen
d"%:‘:‘eifg roBen Vorteil mit sich bringt, indem dadurch dem Dichter ein Teil der Exposition abgenommen
ST wird. Bei Aschylos, der in Trilogien dichtete, bedarf iiberhaupt nur das erste Stiick einer
solchen, indem das zweite durch dieses, das dritte durch das zweite erklirt wird. Sophokles
hat immerhin eine kunstreiche Exposition,” woreifi er die Primissen der Handlung verlegt;
Die Euri- Buripides dagegen scheint Zeit und Kraft gewinnen zu wollen, indem er eine der Hauptpersonen
Pid;’;‘o‘li‘);’; des Stiickes oder etwa auch eine Gottheit in einer Prologrede denjenigen Moment feststellen
148t in welchem der Mythus einsetzt; er spart damit Atem, um sogleich auf sein Gespinn von
Leidenschaften iberzugehen, und bei seiner kecken Art, den Mythus zu indern, war dies Ver-
fahren ohnehin kaum entbehrlich; es ist aber an sich eine bequemere und rohere Form als eine
gute Exposition, und auch die Ubertragung dieser Art von Einleitung auf eine Hauptperson
verrit eine gewisse dramatische Gleichgiiltigkeit; Plautus, Terenz und Shakespeare, die einen
besonderen Prologus auftreten lassen, haben sich besser geholfen.
Diesen Prologen, die sehr weitschweifig sein konnen und sogar Dinge berichten, die erst
im Stiick geschehen werden, entspricht der deus ex machina, von dem spiter die Rede sein
soll, am Schlusse der Tragddien, insofern auch er dem Dramatiker das Dramatische erspart.
Verschmihen Hier mdge zunichst darauf aufmerksam gemacht werden, wie ganz im Gegensatz zur neueren
der Spannung Trag3die, welche vom Gesetz der Spannung vorangetrieben wird, das Spannende auch inner-
halb der Stiicke oft verschmiht wird. Da die Handlung eine vom Mythus gegebene, selbst-
verstindliche ist, kann sie sehr einfach sein. Sie steht, z. B. in den Mittelstiicken der dschyleischen
Trilogien, fast stille, indem die Betrachtung iiber allen Leiden weilt. Ferner 1Bt Aschylos die
Erkennung von Orest und Elektra gleich am Beginne der Choephoren cintreten; erst Sophokles
baut seine Elektra auf das spite Erkennen im letzten Drittel des Stiickes und motiviert die
Todeswiirdigkeit der Klytimnestra auf alle Weise, wihrend bei Aschylos nur geklagt und

geschﬂdert‘ und gesungen und geopfert wird. Bedenken wir ferner die Kindlichkeit alles de
was zur eigentlichen Intrigue, zum Komplott, zum geheimen Treiben und Tiuschen zsseni
in der ilteren Tragddie gehdrt. Wie einfach sind alle diese Dinge z. B. in den Choe hl;ma
Wo Elektra — gewiB cinem uralten Zuge der Sage gemiBl — am Grabmal die identischepGrtrieI?’
ihrer FuB§tapfcn und de%'. des Fremdlings konstatiert. Auch wird dem Zuschauer deutlich vorau ;
gefagt, wic man es mit Agisth machen wird, um ihn zu tiuschen und dann zu téten; das einzi :
Stiick Intrigue bes_.te}}t darin, daB der Chor die Amme, welche den Orest tot glaubi’: enttiiusc%li
und 1hr"auf."tragt, Agisth zu bewegen, da er ohne seine Leibwache komme. Auch ir,n Altertum
wurde ubr_lgens schon bemerkt, daB3 der Bau der dschyleischen Dramen nicht viele Peripetien
ugd Verchklungen habe wie der bei defi neueren (womit auf Euripides gedeutet Wird)P dem
D1‘cht<':r liege mehr daran, seinen Personen Wiirde (Bdpog) zu geben, das Intrigante (navoﬁr,)'fov)
Niedliche (kouyompenés) und Sententitse (rvwuoroyikév) dagegen halte er fiir der Tra édif;
unangemessen. In welchem Kontraste eine solche an Verwicklungen arme Dram t'kg
molslernccltn steht, braucht nicht ausgefiihrt zu werden. -
‘Mit der Spannung tehlt auch die Abwechslung. Schon die — wenn gleich nich
Emhelt' des Orte.s bringt dies mit sich. Z. B. verliBt Odipus auf Kolongos bis zucs;hjgrf l;f)iles- ﬁé]’:;;uﬂfg i‘l:‘}
gang die Szc-:ne nie, und so der Protagonist mehrmals. Alles ZuBere Leben aber, das wir vermissen ol
konnFen, wird dadl_lrch ersetzt, daBl, was im Innern der Personen vorgeht, in allen Ubergingen ’V"I‘/’:Z‘:;‘Chem_
deufhch und .kréiftlg betont wird. Hinter der psychologischen Wahrheit tritt denn au%h z(t;ic:f
zuruc-l'i, Wwas in unserem Sinne iuBere dramatische Wahrscheinlichkeit und Wirklichkeit ist
Unméglich wire heute eine Szene wie die des Wiedersehens zwischen Klytimnestra and
ﬁlga;rrr;izionl; delz gu}fi sci‘linem Wagen bleibt und sich lange dagegen sperrt, auf den Teppich
B gesuc,h: Pe;m ;}11 a&se; }]falﬁnspglr?;;kterlswrt sich die Verstellung Klytimnestras gerade durch
Von den drei Einheiten wird die der Zeit, die sich im ganzen von selbst ergibt, im Grunde Die drei
mehr vorausgesetzt, als eigentlich innegehalten; die des Ortes konnte auch frei’gehandhabt Einleie
Werden," indem in den Eumeniden der Anfang zu Delphi, das weitere in Athen, im Aias die
erste Hilfte vor dem Zelte der Helden, die zweite vor dem Walde am Meeres;fer spielt. In
Sa.chen der Emhelt der Handlung — wie in Sachen der Handlung tiberhaupt — dacﬁten'die
D1chter sehr frei, und zwar nicht erst Buripides. Es geniigte, daB die Handlung einer Tragodie
::; rzvezfeﬁtl.lc}}ll:l; kat'lsili_ter zusammenhing oder zusammenstromte, und Einheit des Inte%esses
vielleic er richtige ipi ili i i
R ange%e;e, ﬁlsiﬁcsliu lcilist Euripides freilich dringt verschiedene Handlungen,
Dafiir ergab sich aber auch bei manchen Thematis die Einheit der Handlung aus dem Mythus
und aus den ‘s‘zenischen Voraussetzungen von selbst, zumal wenn der Protagonist — Wiy i
koignei}icheg Odipus — gar nicht vom Theater kam. ® i
och gibt es Meisterwerke ersten Ranges wie den Konig Odipus des Sophokl ier si ;
der Zuschauex: Szene um Szene das Schicksal kommen, be%or ef die Hanc}fehldec:.sljhl; Sfrlfcg g;’eh"k’e"“he
aus dc?r Abweisung der warnenden Mantik, aus der sekundiren Verblendung, wodurch Odi s
von einem falschen Verdacht auf den anderen gerit, aus der falschen Beruhigu,ng einem iiberlzlus
m%chtl.gen dramatischen Mittel, da sie im Zuschauer bereits Mitleid mit ei’nem sich noch
gliicklich Wihnenden erweckt, und aus der endlichen schrecklichen Aufklirung wird dem
Mt?nschen_und Zuschauer ganz_erschiitternd die Blindheit iiber das Schicksal klar gemacht
W.IC ergreifend ist es z. B., daBl Odipus den Mé6rder des Laios um jeden Preis glaubt ermitteln 21;
miissen, als wdre Laios sein Vater gewesen. Uberhaupt zeugt fast jedes Wort von ihm unbewuBt

178 I2 179




Poesie und Musik
Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

gegen ihn selber. — Neben dieser einheitlich ausnehmend zwingenden Tragddie, wo alles an

cinem Stiicke ist, haben wir aber von dem nimlichen Dichter den Aias, der schon in der Mitte
des Stiickes vom Zuschauer Abschied nimmt, aber noch als Interesse, als Nachhall, als Schatten
bis zum Schlusse fortwirkt, und ferner den Herakles in den Trachinierinnen, der erst gegen
das Ende aufritt, nachdem Deianira bereits Jurch Selbstmord geendet, auf den aber schon
das ganze Stiick hindurch die Aufmerksamkeit gelenkt worden ist.

Das Geschehen  Bei Euripides ist das Geschehen oft planlos gehiuft, die Handlung nur ein Hin und Her von

bei Euripides 1, nven Schicksalen, so daB ihre Einheit dabei zugrunde geht, daher sich auch im Gedichtnis
des Lesers das Ganze eines euripideischen Dramas oft kaum fixiert. Ferner fehlt es nicht an
listigen Wiederholungen, indem eine und dieselbe Sache erst beredet wird, dann geschieht
und hernach erst noch berichtet wird. Ein Stiick, das so recht durch das viele glinzen will,
sind die Troades, eine bloBe Reihe von Bildern aus einer Stadteroberung, ein bloBer letzter
Akt, daneben freilich stellenweise sehr schon, auch in den Chéren. Aber eine Steigerung ist
bei dieser Ausschopfung alles moglichen Jammers gar nicht denkbar, und ebenso steht Hekabe
am Ende des nach ihr benannten Stiickes wie am Anfang da. Ubel gebaut ist aber auch der
rasende Herakles unangenehm durch das zweimalige Unheil, das iiber die Familie des Helden
kommt, und zwar erst durch Lykos und dann durch Herakles selbst, in welchem man den

volligen Retter zu schen glaubte.
Dessen Ersatz Wo bei Buripides die groBen Leidenschaften, d. h. der Hauptanhalt des wahren dramatischen

JZ’;‘};::SI;?;; Interesses nicht da sind, sucht er sie durch einen groBeren Reichtum von Vorgingen auf der
Bithne und groBere Verwicklungen der Handlung zu ersetzen. Ofter baut er auch die Wirkung

seiner Stiicke bereits auf den szenischen Anblick, auf optische Fernsichten usw. Im Orest

Helena erscheint zum Schlusse die verklirte Helena sichtbar in der Luft; von den Phonissen sagt die
erste Hypothesis, daB das Drama in den Wirkungen auf das Auge (taig oxnvikeig dyeot) schon
sei. Neben diesem Sinn fiir den suBeren Effekt steht aber oft eine grofe Gleichgiiltigkeit fiir
das psychologisch Denkbare und Undenkbare. So hat die Helena bei vielen Detailschénheiten
doch cin schon von vornherein ungliickliches Sujet. DaB Menelaos mit dem Scheinbild der
Gattin lange Jahre in der Welt herumfihrt, ohne es zu merken, ist mythisch geschaut, aber
mit einem psychologisch zu begriindenden und innerhalb der sonstigen menschlichen Handlungs-
weise sich bewegenden Charakter unvertriglich; hierfiir ist der Mythus entschieden zu rauh.
Menelaos findet dann in Agypten die echte Helena, wihrend das Scheinbild in die Liifte fliegt.
Wire dies doch auf der Szene geschchen! Allein vom Scheinbild wird nur berichtet, wie denn
{iberhaupt mit Berichterstattung in dieser Tragddie die meiste Kraft dahingeht und die Charaktere
dafiir gering bleiben. Auch der Chor mit seinem unniitzen Gejammer dauert einen; Helena
macht den gefangenen griechischen Frauen Hoffaung auf Rettung; hernach aber bleiben sie
in Agypten, wenigstens wird kein Wort von ihrer Heimkehr gesagt; auch dies ist so ein élan

Der deus ex généreux, der nachher keine Folge hat. SchlieBlich miissen die Dioskuren als dii ex machina
machina erscheinen, nur um den Theoklymenos von blutiger Rache an seiner Schwester abzuhalten,
die das Entweichen hat geschehen lassen. Was sie dann noch iiber die kiinftige Vergdttlichung

der Helena und iiber den einstigen Aufenthalt des Menelaos auf den Inseln der Seligen weis-

sagen, ist im Charakter der Beiden, wie er sich im Drama offenbart, durchaus nicht vorgedeutet.

Den deus ex machina, auf den uns die Helena gefiithrt hat, hat bekanntlich auch Sophokles,

indem er den gottgewordenen Herakles im Philoktet eingreifen laBt. Euripides hat ihn in der

Hilfte seiner Dramen, besonders den fritheren, nicht; in einigen ist er nur dazu da, um jeden

noch bestchenden Zweifel zu 18sen, z. B. einem der betreffenden Geschlechter eine kiinftige

Herrschaft zu weissagen; in diesen Fi i i i
2 illen ist er immerhin nur, wie am Anf:
. - . . : d
51;15: dg;w(a}ltts:?rﬁe Notlzhldarul})lefl, wie das Drama mit dem sonstigen Mythus jlilsimgenlzsrllog’
ott kann wohl auch durch einen anderen Weissa o
: . genden ersetzt werd i
]S]eStﬁaﬁ}:f'n,k diar, wie Polymestor in der Hekabe, den Siegern mit Hilfe der Nf:r;tislzglgineg e
D}:)Cn schicl sade kiindet. Uberhaupt bringt er nicht immer einen versshnenden AbschhllBe
Kld Ir}lfsos mh en Bakcl?en hinterliBt Kadmos und Agaue im tiefsten Jammer, obwohl er den;
abaer i(S)ts ggrc I\/E:mehyveltere I—Ierflscélaft und ein Ende im Lande der Seligen \;veissagt Endlich
aschinengott auch dazu da, den Knoten zu zerhauen u i
' 1 da, nd durch A i
iﬁi{eZi;cilil Zujtanc'l h;rzust;:llen, wie im Orest, wo Apoll férmlich PoliZeistuliltccl):triltaS}ftI:l
sonders im Hippolytos, wo die Unschuld des Helden ohn ;
i . elden ohne das Auftreten der Artemis
icht 2 ; gar der Dichter nur auf diese Weise iiber di
Situation Herr zu werden verma 1 i i o e
g, so ist dies nicht mehr Dram d i
e i : a, sondern MachtmiBbrauch.
Y eé ehe;lilm[r&llilsfsléa;eieel'ldljjnéiilémg bc:_trlﬁ‘r}il ) habelri) sich in der spiteren Tragddie allmihlich Responsion im
: . i man im Theater selbst nicht seh db “fiti 4o
e peme h en und bemerken konnte, und r
i g gehabt haben miissen. Gewisse Tragddien des Soph By
pides bauen sich quantitativ, den Verszahlen der Di sl iy Hodpes
' : ‘ ialogpartien nach, so auf, dafB die Mitte ei
Elﬂlit::ﬁnj ist, (giegen welche die ﬁb{igen Szenen gleichmiBig von der einen Seite aLsteeie Helrf;
i er anderen fallen, so daB sie gegen die Mitte symmetrisch zusammenkommen \%vie
- h% rennk?mer Giebelgruppe. Das hat keines Menschen Auge sehen noch eines Meeheh
Lk erklﬁrtosrilrrllsn,d 111:d demgoc}il ist es nachgewiesen; es sind Dinge, die uns einstweilen noch
i uns aber das supreme kiinstlerische Verms i i
P : . ermdgen der Dichter zeigen.
- Zurrll;d‘:;traﬁ?n}ng 1]?»etrz;tchtung der tragischen Charaktere iibergehen, beschréingken WIT Idealitit d
e e ic 1y (c;s und Sophokle.s. Was bei diesen beiden sofort ins Auge springt, ist Chargktre
- % dea itit der Helden. Es sind lauter Gestalten auf Goldgrund, und zwar niriqmt tel AN
- ;lg 1_12114111311 (fs le-\schylc?s selbst. noch eine Klytimnestra und ein Agist,h an der Idealitit
maglic;’lé]n ér;;::;a ed'urc'hldle io;;hst’k der Leidenschaft, womit sie die Tat bemintelt mit allen
_ en, die sie hdtte haben konnen, wenn nicht der ei 1 i
e i A r eine ausgereicht hitte. Ganz besonders
: . g ideale Gestalt, und ebenso sind in der Anti i i
Silv]v)eisetszﬁdldeal, c%)viiohl \lefe s}llch_ entzweien, weil Antigone den Bruder bestlft‘t)gri iﬁl?eﬁiﬁ
en, z. B. der Wichter im Agamemnon und di i j
| : g und die Amme Orests in den Choephoren
ge aus dem gemeinen Leben; gerne werden sie, wi i i ! :
e ssCengem ; gern rden sie, wie der Wichter in der Antigone
o inierinnen, durch niedrige Liebe zum Leben oder zum Vorteil charak-
Bei Sophokles sind sakrifizierte od
. er nach i i 5
Kreon in der Antigone, der den hichsten Gr:d dtrgssfr:ﬁ)l]gggngeg SOVIITI 315 bosedChamktere e
e : : ung darstellt, die Atri i 1
Bas}éss;:rsl 223 l;i;lo’llefetf u. 3. Als)elr]; obsc}}llon Sophokles die Anlage dazu wohl gehab:nhzirtr;eAg:s,
. iefen der Selbstsucht abzuleiten, sind doch alle kei Ssewl :
sie nehmen noch an der all i it teil, w e e DT
gemeinen Idealitit teil, welche all hii i
und der heroischen Welt zusammenhi s el st el A
enhingt. Sie sprech it d i i
g chen g prechen mit dem Gefiihl der Berech
Erelhal(in;cé(?nhb:;wedfn groBe Empfindungen aus. Im Dialog kommt wohl heimfiié}:lceru%ﬁ%
Abges;he nSl; a:, : rcir 'cIl‘;EszhungGus.w.hvor; ﬁlle}iln keiner hatvor sich selber ein schlechtes Gewissen
: : em Griechen tiberhaupt vieles erlaub i i
e cavon, e : p s erlaubt war, hat der einzelne auch in
g, sich besonders schuldig zu fiihlen; die G6 i
QI e, by : n; die Gotter helfen ja zum Bésen treiben
om Schicksal und von Orakeln i i A ,
P 36sc | n Orakeln vorausverkiindet; b
ollends ist die Tatenkette zum Band und Hebel der Trilogien erhoben. Deshalb gibil ::(: Slz}eli}rrlls;

180
181




Poesie und Musik .
Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

Jago, keinen Richard IIL, keinen Franz Moor. Erst von den Charakteren des Euripides diirfte
auch mancher vor sich selber das bdse Gewissen haben; doch haben auch diese es nicht,
sie sind vielmehr beruhigte Schufte.
Aschylos:  Unter den ischyleischen Tragddien ist nun das groBe Unikum, in welchem lauter tibermensch-
Prometheus 3o Wesen auftreten, der Prometheus. Hier ist schon der mythische Horizont riesig, ihn bilden
der Fels am fernen Weltrand iiber dem Meere, die Schilderung der Vélker, welche um Pro-
metheus klagen, und die des Weges, den Io iiber die ganze Welt gemacht hat, und daneben wird
der Eindruck des Urtiimlichen durch die Bilder der Erdrevolution, der Stiirme, des Unter-
irdischen usw. hervorgebracht. Und nun werden die beiden Opfer des Zeus: der An-
geschmiedete und die wandernd Herumgejagte in einer Handlung vorgefiihrt, die sich so auf-
baut, daB sich der Leser noch heute des Staunens und eines heiligen Schauers nicht erwehren
kann. Er, gewaltig groB, weiB alle Vergangenheit und Zukunft; sie dagegen gehdrt einer
dumpfen, unfreien Ahnungswelt und verfillt zuletzt wieder in einen wirren Taumel. Seine
wahre Schuld ist, daB er trotz anfinglicher besserer Einsicht doch dem Zeus bei der Bindigung
des Kronos geholfen, wie dies auch Themis, seine Mutter, tat; dann aber nahm er sich doch der
Menschen an, die von Zeus zum Untergang bestimmt waren, und hieran hingt sich die klein-
liche Bosheit des undankbaren Zeus. Doch hat auch diesen der Titan mit einem letzten Geheimnis
in der Gewalt (dieses letzte Geheimnis, nimlich die furchtbare Folge ciner mdglichen Ehe
des Zeus mit Thetis, wei N. B. das Publikum; bei Pindar Isthm. VII, 66 plaudert schon
Themis alles aus); denn Gotter und Menschen sind gegenseitig von einander abhingig, und die
Moira steht iiber beiden, Motive, von welchen wir gerne wiiBten, wieweit sic von Aschylos
sclber herriihren. Von den Nebengestalten prigt sich der hdhnische Ton des Kratos gegen
Hephistos, der scharf-bittere des Hermes gegen Prometheus dem Leser besonders stark ein;
wer sonst zu Prometheus spricht, tut es im Sinne der klugen Fiigsamkeit; Zeus ist ihnen allen
bose, nur aber sehr michtig. Thnen allen gegeniiber, auch den stellenweise, z. B. beim Abgang
der lo, so gering gehaltenen (immerhin am Ende doch dem Prometheus treu bleibenden) Okea-
niden, bleibt dem Prometheus sein Trotz und auch im Versinken die sublime, klare letzte
Strophe, in welcher er selber noch den riesigen NaturprozeB schildert.
Aschylos:  Im Agamemnon braucht Kschylos einen jener groBen metaphysischen Vorteile wie Manzoni
Agamemnon i) den Promessi sposi mit Fra Cristoforo und Federigo. Selbst Shakespeare mit seinem Geiste
von Hamlets Vater und den Hexen und Erscheinungen im Macbeth hat das Ubernatiirliche
nicht so zum Angelpunkte des ganzen Stiickes machen konnen oder wollen, wie hier mit
Kassandra geschicht; denn hier ist es ein heiliges Ubernatiirliches. Nachdem schon die ganze
erste Partic des Dramas von triilben Ahnungen und bésen Erinnerungen {iberquoll, tritt hier
in die Mitte des Stiickes die alles verbindende, in Kassandra personlich gewordene Mantik,
an deren Dascin die Zuschauer des Aschylos noch hinreichend glaubten, um aufs tiefste er-
. griffen zu werden. In ihrer grandiosen Art, die Menschen (Agamemnon, Klytimnestra, Agisth)
durch Tiere vollig deutlich zu bezeichnen, tut sie dar, daB sic nicht nur durch die Mauern
des Palastes hindurchsicht, was eben jetzt geschehen wird, sondern auch das Vergangene vom
Mahl des Thyestes an weiB, und ebenso kennt sie die kiinftige Rache an Agisth und Klytim-
nestra, welche der letzte Trost ist, mit dem sie gegen den Palast hingeht — und dazu thr Wort:
Genug des Lebens (dpkeitw iog)!
Agamemnon selbst gilt dem Dichter, wenn auch das Uble, was er getan hat, nicht geleugnet
wird, personlich als unschuldig, als ein solcher, der nur die Bluttat der Friiheren (mpotépwy afua)
biiBen muB. In Klytimnestra dagegen stellt sich die hochste Furchtbarkeit und Verlogenheit

dar, \.;vobe‘i nicht gefragt wird, ob dies fiir die jetzigen Nerven genieBbar sei; dem Dichter
CrSChl.CI‘I sie g.eWiB, wie er sie gab, mitsamt ihrem wiitenden Hohntriumph iiiJer Kassandra
Dabei ist sic im tiefsten Grunde unfrei und weiB es. Der alte schreckliche Fluchgeist (Alastor).
d(:’s schlimmen Gastgebers Atreus, sagt sie, hat nur gespenstisch meine Gestalt angenommen und an
diesem (Agamemnon) Rache geiibt, indem er zu den Kindern (des Thyest) auch den erwachsenen
Mann opferte. Zuletzt freilich méchte sie gern ihre Reichtiimer bis auf einen kleinen Rest
hingeben, wenn nur der Fluch des Wechselmordes ein anderes Haus aufsuchen wollte. Aber
nun kommt Agisth und freut sich noch seiner besonderen Rache wegen des Thyestes;nahles
(Welclles seine Halbbriider betroffen) an dem Sohn des Atreus. Nach zorniger Zwiesprache
mit de.r.n‘ Chor werden die Schwerter gezogen; doch tritt jetzt Klytimnestra mit einem weichen
wehmu.tlgen Ton dazwischen: Kein neues Boses! Geht heim, che es euch trifft! Wir haben’
was wir taten, gezwungen getan und sind selber vom schweren Zorn des Dimons unselig,
getroffen. Nochmals weist der Chor auf Orest hin und droht Agisth; Klytimnestra schliefBt:
Jetzt herrschen wir! — ’ .

Mit cinem Worte erinnern wir daran, wie Aschylos mit derselben strengen Einfachheit Psycholo-
und KFaft in fiem Apoll der Eumeniden den groBen Gott, in Eteokles den Hort der Vater- Beher Reiop-
itadt, in Dareios den alten Schutzherm einer Nation zeichnet, und gehen nun zu Sophokles ?;;hb:liles
ubgr. Hier haben wir es mit einem Dichter zu tun, dessen Tatsachen nach Kriften psycho-
logisch-menschliche, daher von ewiger Geltung und Wirkung sind, und der dem entsprechend
auch alle (;haraktere und Situationen moglichst ausweitet und aufs tiefste erschopft, mit groBtem
p.sychciloglschem Reichtum, nach allen Seiten und Méglichkeiten hin, so daB,seine Stiicke
cine vollige, zusammenhingende Wahrheit darstellen. Schon das Altertum bewunderte dieses
sein Charakterschaffen (i@omoieiv), wozu ihm, wie seine Vita sagt, bisweilen ein einziger
Halbvers gentige. Zumal die Hauptgestalt wird pathologisch total ausgebeutet. Um dies moglich
zu machen, verringert der Dichter lieber die dem Chore zufallende Quote im Verhiltnis zum
Umfang des Stiickes; deshalb ist ihm auch der Tritagonist unentbehrlich, denn nun erst hatte
man genug Schauspieler, um bald dem Bediirfnisse nach einem Confident, bald dem nach
einer Kontrastfigur zum Protagonisten wie Chrysothemis und Ismene gentigen zu konnen

.AuBf.:rord'entlich reich sind Gestalten wie Aias, Philoktet, Elektra ausgestattet; letzterc:,

Verd hier die Hauptperson, wihrend in den Choephoren des Aschylos Orest dies wa,r' sie hat
einst den Orest heimlich gerettet, wihrend dieser laut den Choephoren von Klytilnne;tra ver-
st.oBen Worden ist. Eine vollig freie Schopfung, der bei Euripides als etwas Ahnliches nur etwa
(:.1.1e‘auhsche Iphigenie zur Seite steht, ist die Antigone; ganz besonders michtig ist auch der
thpuf auf Kolonos, dessen Gegenstiick in der neueren Poesie Calderons Standhafter Prinz
sein fiurfte. Hier steigert der Held seine Téne des Ungliicks, vom bloBen Ausdruck des Elends an
bei Jede‘r neuen Begegnung : mit den Tochtern, mit Kreon, mit Polyneikes; allmihlich abe;
kf)mmt ihm ein erhabener Anfang von Trost, und endlich wird er ahnungsmichtig und fiihrt
dle' anderen. Eine Schattenseite hat freilich diese Behandlung des Mythus: Indem nimlich Sein Kontrast
bel Sophokles das Mythische dem allgemein Menschlichen weicht, und dieses mit durchgiingiger *# den mythi-
innerer Wahrheit zu Tage gefordert wird, entsteht ein Konflikt mit den rauhen, alten, stchen pegiecc
geblle‘benen Motiven des Mythus; dieser ist zumal beim Tiermord des Aias sehr, ﬁihlb;r aber
au.f:h in den Trachinierinnen bei der Geschichte des Nessos und schon im Prolog, wo Dieisiviihe
fruher; Umwerbung durch den FluBgott Acheloos in dessen barocken Verwandlungen berichtet.
Auch in der Antigone besteht eine Inkongruenz zwischen dem urweltlichen Mythus (T6tung
wegen Bestattung eines Bruders) und der iiberaus verfeinerten psychologischen Schilderung.

182
183




Poesie und Musik
Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

Der dews ex  Bei Sophokles verflicht sich Charakter und Tun der Menschen mit dem Schicksal so, daB
da“p,;’:,“;ift'e"ti dem Zuschauer das letztere von Anfang an als unabwendbar erscheinen muB, und zwar aus
cinem inneren Grund und nicht, weil man den Mythus auswendig weiB. Die einzige Ausnahme
macht, wie oben gesagt, der Philoktet, welcher psychologisch anders enden will, als der Mythus
vorschreibt: Neoptolem ist (im Gegensatz zu Odysseus) durch die Leiden des Dulders bereits
so weit geriihrt, daB er denselben nach seiner Heimat zuriickzufiihren im Begriffe steht. Da
erscheint — als einziges Beispiel bei Sophokles — Herakles als deus ex machina und verkiindet
die Gesetze des Schicksals. — Sophokles hing an dem Sujet wahrscheinlich wie am Aias wegen
seines reichen pathologischen Inhaltes: diese Leiden sind aufs hochste ausgefiihrt, und ihre Bliite
ist die Riithrung des Neoptolemos. Dem Dichter lag mehr an der griindlichen Ausschopfung
dieser Charaktere als an einem harmonischen AbschluB.
DieCharakiere  Auch von den Charakteren des Buripides sind zuniichst einige fast in sophokleischer Weise
bei Euripides 12 b der leidenschaftlichen Seite hin ausgeschopft; so Medea und Hekabe (obwohl in der
letzteren die weichen Ziige des Flehens usw. mit der spiteren entsetzlichen Rache, die sie iibt,
nicht gut vereinbar sind). Sodann sind schon und rein die taurische und besonders die aulische
Iphigenie, wo der reine und hohe Sinn einer Jungfrau den Ausweg aus allen Verwicklungen zu
finden weif, welche durch die streitenden Leidenschaften der Minner geschaffen worden sind; mit
Recht wird der freie EntschluB, wodurch Iphigenia sich opfert, eine gottlich erhabene Tat
genannt. Eine dhnliche Gestalt ist die Theonoe der Hekabe, schr eigen aber der reine und heilige
Jiingling Hippolytos, der viclleicht auf der Szene um so pikanter wirkte, je weniger dergleichen
in Athen lebten; mit ihm ist dann wieder der Ton verwandt. Das Gegenstiick zu diesen Guten
sind dann die Verworfenen, zumal die verruchten und schrecklichen Weiber, auBer der Medea
die Phidra und Kreusa; auch die Hermione in der Andromache hat einen ganz scheuBlichen
Charakter, den sie besonders in der Wechselrede mit der Verfolgten offenbart — ohne dab
wir sicher wiren, ob sie nicht im griechischen Sinn dermoch recht hat. Leidenschaftliche Taten
und kiihn gesponnene Pline 1iBt der Dichter iiberhaupt gerne von den Weibern ausgehen,
denen die Minner dienstbar sind. Aus der spitesten Zeit des Dichters sind dann die Bakchen
mit der prichtig gezeichneten Gestalt des Dionysos, der in dieser letzten, ruhmvollen Tragodie
noch einmal die Scena betritt.

DaB Euripides die mythische Vulgata keck zu indern liebt, haben wir bei der Betrachtung
der Handlung seiner Stiicke geschen. Auch die Charaktere behandelt er sehr frei, und auch dies
hitte an sich nicht so viel geschadet; allein es geschicht im Dienste einer Neigung der Athener
fiir realistische Vielheit und fiir ein Ausweichen aus der rein mythischen Anschauung, im Dienste
der Rithrung, im Dienste der Tagestendenzen und im Sinne praktischer Redekunst.

Euripides Den euripideischen Realismus zeichnet bekanntlich das Wort des Sophokles, er stelle Menschen
Realismus Jar wie sie sein sollten, Euripides wie sie seien; leider aber verringert dieser die Charaktere
nicht nur in @iblem Kontrast mit dem iuBeren Auftreten, indem er aus Ixion und Bellerophon
Geizhilse, aus Helena eine Dirne, aus Menelaos einen Narren, aus Orest einen Verbrecher usw.
macht, sondern er bringt auch das Genrehafte und Kiimmerliche des tiglichen Lebens auf die
Biihne, z. B. in der Elektra, die an einen Bauer verheiratet ist, und im Hippolytos, wo der Chor
in den feierlichsten Worten melden muB, daB Phidras Leidenschaft durch eine Wischerin

weilen die Art, das Gefiihl einer einzelnen P in ei i
| gl o Pe;l:.s.m} in einer b_estlm'mten Szene bis ins Einzelnste Ausbeutung
B de,r T omts.se;zﬂ, }\;vo beim Willkomm des Polyneikes durch :“ Loty
c erbannung aufgefiihrt werden. Der von Achil T
Tel}fphos sz'r}lr.de, um Riihrung za erwecken, in Lumpen auf die Bithne gebr:chltllfrfjv:cl)mdetﬁ
;?Eieirewz%lge, .W(élls bekanntlich Aristophanes in einer prichtigen Szene der Acharner n(;Cr_
raBer.er R"11 er sn{f ebenso of.t ed;l und rithrend als schrecklich; besonders aber Werdelf zu
%{ - u;rung'c;l;er auch die Kln_der mit aufgefiihrt, sogar sprechend, indem ein Singer die
- kénniz ef;rni :ht : ns;;i.WAber dl}fi Rl:ihrung kommt bei Euripides nicht aus tieferer éguelle'
0 SO ro i i i ,
e sein wie z. B. im Orest, welcher nur ein Chaos egoisti-
Sodann ist der Mythus dem Dich
ter oft i it i
L it f}rund.lage, um Menschen seiner Zeit in auf- Politische und
A — athinische liu assen;; se1[1)16 Stuckle sind der Sprechsaal, aus dem uns das da- 2hilosophische
lige he Risonieren diber gdttliche und menschliche Din, i) e
VWelreZ ifc'rhuthzzfgg.sagt,_ entsc}lll.ac}lllglt Er sich durch Erdrterung der Politik des Augiibelrilcti:ggir;uzlzi
1e zeitgeschichtlichen Stoffe; besonders aber phil i im Si
Sophistik und zumal auch des Anax , e R g
: agoras: es gab von dem szenischen Phil in Stii
| oras ' nischen Philosophen ein Stiick
phierenden Heldin die weise Melani i ;
' Unterscheidun d
gefesselten Melanippe) benannt wurde, und ein rech e - bistik st in den
Tr%acfles He.le‘nas Entschuldigungsrede ,an Menelzzcs.tes i
# Csi:: zzggldeliCh'ISt die A1rtZ Wie. Polyneikes und Eteokles vor Iokaste weitliufig plidieren
ey geeilrgizi;;nd_bﬁld.e vgderéegt; dekr Dichter mochte auch auf diese Situation, die
: ; nicht in den Sinn gekommen war, besonders stolz sei s
: = . W
;kr)erhdle 11:1 eilgung zu allgemeinen Betrachtungen war, zeigt sich u. a. darin daﬁsilelllbst dleer S\t/ark
P iizlce reg | hcl)l yr(rllestor gach der'schauderhaften Beschreibung seiner Blendling und des Morgg—
g da;) Wzibllilz}clh ((1}16 'I};llroe;mltlen, ﬁs sich nicht versagen kann, mit einer SchluBbemerkungS
e Geschlecht i i d i
e im allgemeinen zu schlieBen, woriiber ihn dann Agamemnon
Massenhaft sind die Sentenzen, z. B de i i i
Phénissen. Thretwegen diirfte v,iel'lei;:}%: rgolirl:t;iserdilr)ler]lian'ge'guhrtfn Tlraél o Io'kaSte e
gezogen haben, weil ihm hier ein Mittel phil i i T P
, W philosophischer. Wirkung auf die Massen zu d
E;i).m(;esrtade C;11’1f_(ﬁese:'m Elemente fand dann auch die spitere und noch die byzantmzizlch:n;zir;
g Dezkl cfa ejl, als der Chor tot war, die Auffithrung nicht mehr vorkam, die Stiicke zu
g o D amierdramen geworden waren und fiir das eigentlich Dramatische der Sinn
- %m\g;sle;cshelél _mi;g, d“?,] 'rﬁlﬁﬁtﬁnhiie sententiGsesten Dramen als die besten erscheinen
. ei ihm Willkiirlichkeiten in d i ]
Xorwemung von Fundstiicken herbeigefiihrte (;;leirsléhzrlln?ghii)ﬂ(;eren. (? Il{e e Egkenmmg v ’I‘/V i o
orw . on und Kreusa z. B., ei ceiten in d
hlecirgilri:h zu.lag.emcicreihtlgt glaubt, wiirde fiir unser Gefiihl noch immer eine e::}frf I;;Z‘ilé Gl
: , weil die araktere unterwegs schon zu viel i
B : : u viel verloren haben, als daB ihre spit
] feii ;cl:ltilzgvglrllisg:osch recht mtf:ressmr}:e. — Eine der dramatisch unerlaubtesten Saclslzi eil;i
! uspension eines Charakters durch einen nich i
- B Supens i einen nicht von selbst im Menschen
ausgeschwatzt worden sei. Daher die ewige Klage des Aristophanes, Euripides respektiere die . Gebrauch des Wahnsinns iza;inen\zi bOSh?l&en e gesandt-en Wahnsmn. i
allgemeine Idealitit nicht. Und in der Tat hat er etwas wie die deutsche Malerei des XV. Jahr- | - Simulant (Edgar) und der Berufsnarr i .Ifiear’ it o oo
hunderts: hiBliche realistische Charaktere auf dem allgemeinen tragischen Goldgrund. Wihrend b aber auch bei Sophokles, wo Aias, w i ieﬁﬁrel Endem .KontraSt .
sodann Sophokles es immer mit dem Ganzen eines Charakters zu tun hat, hat Euripides bis- | Achierheeres bei gesundf’:m Verstal,1de ergrlloﬁ - erée nigltﬁy Crbleﬁ(ift Rt st
: s wegen der Waffen Achills, und zwar mit Arglist

184
185




Poesie und Musik

wiirde ermordet haben, ist der Wahnsinn der Umschlag einer ohnehin gewaltsamen heroischen
Natur ins Fiirchterliche und riesig Wilde und somit durch das ganze Wesen des Charakters
motiviert. Ganz falsch aber ist das Motiv im rasenden Herakles des Euripides angebracht, so
grandios, wie gesagt, die Einfihrung der Lyssa (des Wahnsinnsdimons) durch Iris an sich ist.
Hier wird der Held auf der Sonnenhdhe aller seiner Miihen und Pflichterfiillungen, unmittelbar,
nachdem er den Seinigen noch das Leben gerettet, auf Befehl Heras zum Morde der eben Ge-
retteten wiitend gemacht, um darauf im tiefsten Jammer wieder zur Vernunft zu erwachen,
und zwar bekommt man dabei die pathologische Schilderung des Hergangs in Gesicht und
Gebirden, wie er das Haupt schiittelt, die Augen verdreht und stohnt und briillt. Der Schlufl
des Stiickes fillt dann wieder auf durch eine sehr umstindliche Ausbeutung der Wehmut, indem
Herakles die Leichen der Kinder noch einmal sehen will, den Vater Amphitryon umarmt (dessen
wirkliche Vaterschaft doch im ganzen Stiicke bald gilt und bald nicht gilt) usw.

Euripides Bei diesem allen erfreute sich Euripides einer steigenden Beliebtheit bei den Griechen, und
Beliebtheit Jor Erfolg bei der Nation strafte die Erwartungen nicht Liigen, die er in dieser Bezichung

trotz vieler MiBerfolge bei den athenischen Preisrichtern soll festgehalten haben. Von dem
Zauber, den er schon bei Lebzeiten auf griechische Bevdlkerungen ausiibte, gibt die bekannte
Aussage Plutarchs einen Begriff, wonach die siegreichen Sikelioten einander selbst die bloBen
kleinen Proben (deiypata ko yedpota), die sie von den gefangenen Athenern kennen lernten,
eifrig mitteilten, was viele derselben gerettet haben soll. (Plut. Nikias 29ft.)

Seine Spracke  Diese Anerkennung der Spiteren mag vorziiglich auch der herrlichen euripideischen Sprache

gelten, worin die Sprache der gebildetsten Kreise Athens der Kunst dienstbar gemacht erscheint
durch jenes wundervolle Griechisch, das klarer und fiir uns leichter vernehmlich lautet als

Opposition des die Sprache seiner Vorginger. Jedenfalls will es viel sagen, daB er die von Aristophanes in
Aristophanes Jon Acharnern, den Thesmophoriazusen und den Froschen gegen ihn gerichteten Angriffe

gliicklich iiberstanden zu haben scheint. Diese richten sich im wesentlichen gegen den Realismus,
der damals durch alle Poren drang, aber vom attischen Theater einmal nicht ausgehalten wurde,
und ferner wird dem Euripides in Summa vorgehalten, daB seine Schépfungen nicht aus einer
hoheren Inspiration, sondern aus dem Gerede der Zeit und aus Fetzen ihrer Bildung entnommen
seien. Als sein Gegenbild zeigt der Aschylos der Frosche eine Art wilder GroBartigkeit; er
erklirt es fiir die Bestimmung des Dichters, die Menschen zu veredeln, und beweist, wie er
derselben anders als Euripides nachgelebt und eine Generation voll Heldenmut hinterlassen
habe; aber trotz aller scheinbaren Andacht gegen Aschylos miite man doch wissen, wie Ari-
stophanes auch ihn behandelt haben wiirde, wenn er noch gelebt hitte.

Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

halb dlesc?r Kreise nicht. Niemand von diesen Dichtern wurde mehr in Wahrheit beriihmt:
darum wird uns auch. von '111nen sO wenig zitiert, es ist fast, als wiren sie nicht vothanden
gewesen —, und es wird seinen Grund haben, daB von 400 v. Chr. abwirts nichts erhalten ist.

Die Haq}l){tsache wird wohl sein, daB die Gattung erschdpfbar war. Eine innere Grenze des Erschopfbarkeit
ganzen antiken Dramas, solange es bestand, lag eben darin, daf es etwas Allgemeines, Offent- der Gastung

liches bleiben muBte, weil schon das riesige Lokal zu Leistungen zwang, die fiir die ganze Ein-
Wohflerschaft giiltig und mit groBem Aufwand und vielen Unsésiided verbund%n waren
Zunichst kgnnte es nie in eine Exhibition fiir Reichere, Gebildetere, besonders Gestimmtf;
und Interessierte umschlagen, d. h. sich nie in einen Reichtum einseitigerer, materiell beschei-
denerer, aber vielleicht poetisch noch immer héchst wertvoller Gattungen,auflb'sen' nur eine
Gattung war moglich; wenn es mit dieser abwirts ging, so war kein Innehalten m,ehr denn
das. Gehiuse der Tragddie, ihre Gestalt und ihre simtlichen Voraussetzungen waren so’ rofB3-
artig, daB alles bedroht war, wenn einmal der Geist diesen Leib nicht mehr vollstindig bes%elte
Nun konnte die Tragddie, um allgemein zu bleiben, vom Mythus so wenig als die Kom&idie.vm;
der Posse oder einem sehr oberflichlichen Intriguenspiel loskommen; alles Geschichtliche
z. B. hiitte zu lokal, zu zeitlich, auch fiir andere Stidte zu unverstiin:ﬂich geschienen, und
iiberhaupt hatte man die Wendung zur historischen Tragédie ein fiir allemal abgewiesen. ’Aber

auch der Mythus war erschdpfbar, und schon von Euripides war das Mogliche groBenteils und desMythus

aufgezehrt. Upd dabei war ein Ubelstand im Wachsen, der den Untergang herbeifiihren muBte:
der zumzfl bei und seit Sophokles und Euripides vorhandene Gegensatz der psycholo S
und s.zemsch dramatischen Verfeinerung auf der einen und der harten alten Grundlag e der
mythischen Ereignisse, welche an sich oft gar nicht dramatisch waren, auf der anderengSeite.

Un]?a man }?ucill llifme chhtfir ho}.len Ranges mehr hatte, war der Tragddie schwer zu helfen. Diettanten
so mehr Helfer aber prisentierten sich, es sind die Dilettanten und Streber. Von einem *#d Streber

relﬁenden Zunchmen des allgemeinen Dilettantismus erfihrt man schon in den Fréschen des
Aristophanes. Herakles erhilt dort auf die Frage, ob es denn nicht in Athen auch nach dem
Tode des Euripides noch tragbdiendichtende Knaben gebe, von Dionysios die Antwort: mehr als
tausend‘,. die den Euripides an Geschwitzigkeit um mehr als eine Meile hinter sich lassen .Auch in
d?n Vigeln rihmt einer der in der Barbierstube anwesenden Philister das Talé:nt seines
Sohn.chens fir die Tragddie, wie ein anderer das des seinen fiir die Rede: also auch die
Best1m1_ngng zum Tragiker von Kindheit auf kam vor. Diese Unberufenen ,Werden erade
an Euripides, der ihnen doch so vieles vorweggenommen hatte, als an dem letzten groBen
Eindruck, hingen geblicben sein. In ihren Hinden wird jene erhabene und wunderbare T%agb’die

Beférderung des  DaB nun aber an dem Verfall der Tragddie eine Komddie, die ihr wahres Geschift daraus
Tra;?jﬁlguffg machte, die Tragiker zu ruinieren, nicht auch ihren Anteil gehabt habe, ist schwer zu glauben.
die Komiker Threm Hohn gegeniiber war der Anspruch derselben, Erzicher des Volkes zu sein, wie anderes

Pathos, nicht mehr zu behaupten. Dieser Verfall aber ist seit dem IV. Jahrhundert ganz offenbar

m]C;ltShmeh’: bezweck't haben, als sich den Zuschauern gefallig zu machen, indem sie das Angenehm-
.Ec1kec tte miht weglief} und das Bitterniitzliche verschwieg, wie Platos Urteil iiber diese Streberei
. i
ohakefa) lautet. Und nun war auch das Agonale in die unrechten Hinde geraten, indem Aufhiren des

das echte Kampfrichteramt aufhorte. Wihrend frither nach der alten und hellenischen Weise ¢hten Kampf-
richteramts

vorhanden, und es diirfte sich lohnen, seinen Ursachen nachzugehen, soweit dies moglich ist.

Zwar fiihrte man auch ferner an den groBen Dionysien und den Lenien neue Tetralogien auf,
und daB fiir die Stiicke der drei groBen Dichter Wiederauffilhrungen gesichert waren, ist
gut bezeugt. Auch gab es immer noch eine groBe Zahl momentan namhaft gewordener Tragiker.
Vor allem hat man hier an die Abkémmlinge und Familienglieder der GroBen zu denken,

de_r Kampfrichter nicht als Schiiler, sondern als Lehrer der Zuschauer saB und ihnen muBte
widerstehen kénnen, wenn sie das Vergniigen auf unziemende Weise an den Tag legten, iiber-
lieB nunmehr die neue, als sizilisch und italisch bezeichnete Weise die Entscheidun des’Sie es
der M-enge der Zuschauer, die ihr Urteil durch Aufheben der Hinde kundgab ugnd danebgen
mag dieser Beifall des Theaterpublikums, welcher den Preis entschied, immer’ zweifelhafter

und zweideutiger geworden sein.

Um Neues zu bieten, muB sich diese Spittragddie besonders stark auf die Ausbeutung der Vorwiegen der

erotischen Motive verlegt haben; dem Stil nach aber war gewiB das meiste Neue von wesentlich Erofik #nd
Rhetorik

wie denn der gleichnamige Enkel des Sophokles, der 396 v. Chr. zum ersten Male auftrat,
zwolf Siege davontrug; auch Astydamas, der 240 Stiicke gedichtet und fiinfzehnmal gesiegt
haben soll, war der Urenkel einer Schwester des Aschylos, und an Namen fehlt es auch auBer-

186 8
187




Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

POCSICund Musik W O che 1n (le] l()(:SlC Lllall. lkl) C:S(:llell von IC]K:“ II][IICI ent- omische

standenen Possen der Deikelikten, Phlyakes usw. lebte es lingst im Epos und in der Lyrik. Wir bei den
brauc}_len uns nur an Homers Thersites, Polyphem und Iros, dazu an die alte Gewolz’nhe;t dlr gy
Parod.lle und an die Poesie des Archilochos zu erinnern, jene zur poetischen Gattung gestalt s

Schmahschmft, die nach Form und Inhalt vom grifiten Einflusse auf die Komdidie sgeii m?lﬁite

Aus allen jenen Possen und auch aus dem Triebe, sich von Polis gegen Polis mit Spottwort .
zu verfolgen, wire aber noch keine Komddie hervorgegangen, wenn nicht auclfl hier den
Dionysoskult die Angelegenheit auf seine Schwingen genommer’l hitte. Nur so, und nur 'C; je dionysi
Kopkurregz und gemeinsamem Lokal mit der Tragédie, und nur, indem auch hier ,ﬁir die 5;’2 %:’Z’S’:ﬂ
I."oéls g.esplelt wu_rde und der Chor ein Gegebenes war, kam das GroBartige darﬁbef ar:izz R
1(i)c h(;l:hche, das riesig Groteske, die Erhabenheit in der Darstellung des Schlechten und Léic’her—
Der Ursprung der Komddie wird an die kleinen oder lindlichen Dionysien angekniipft

dfls Sc'hluBfest df:r Weinlese. Hauptteil dieses Festes war der Komos (Umzug beim Trini el iy

ein wildes Germsc;h aus Trunk, Gesang und Tanz. Beim Komos wurde u. a. der Phaﬂosghejge)’
getragen, unter einem besonderen Gesang der maskierten und bekrinzten Singer, eine Ubu1r1n ,

von der uns cf!er Aufbruch des Dikiopolis zu den lindlichen Dionysien in den :‘Rhamem dg’
Aristophanes eine Vorstellung gibt, und nach dem Liede pflegte der Schwarm den ersten besteflS

der (%.es‘ Weges kam, zu verhdhnen. In diesem Zustand, als lyrische Urkomédie, soll sich die’
Komodw.auch neben ihrer ausgebildeten Form an vielen Orten forterhalten hab,en Irgendwie

Werden. sich dann an dieses Treiben sprechende Charaktermasken angeschlossen it s;gch daz
dramatisch gebirdet haben; aber gleichwohl blieb die Komédie noch lange ein obskures S iel;
ausg'elasse_ner Landleute, wofiir kein Archon sorgte, wozu sich kein bestimmter Verfasser bekanﬁte

. Eu}e zwmhch'k(?nstantc Aussage gibt nun an, dafl die Komédie sich zuerst in dem ossen; ; i
sucht.l.gt.:n und witzigen dorischen Megara ausgebildet habe; doch scheint sich diese me I?nische f‘“}"ﬁ;’:’i‘m
Komédie nach emer.Andeutung des Aristophanes mit plump licherlichen Vorgingen lg)e niigt

zu haben; es war ein derbes, dem der Deikelikten verwandtes Lustspiel (kwpwdia @o %m g)

welchei statt des Komischen das Gemeine gab, und von hier fiihrt eine Briicke zu derps ii? ,
Szu frwahn.ffnden s%zilischen Gotter- und Stindeposse des Epicharmos. Sicher aber ist diePUif

riinge mo - i ’

afl)te Igomadieﬁnilcelﬂl’( bvzsclllliee rsiuvgojiznl;oiliihégleplur}d ohne das 'groBe T}}eater die gr(_)Be Die attische

; piel einen neuen Sinn und eine neue Bestim- Komadte

mung angenommen haben, und die Hauptfrage ist fiir uns: Wann gab der Archon nicht bloB

den Chor, sc?ndern auch das groBe Theater her? Dies wird am Anfang des V Jahrhunderts
geschehen sein. In dieser Zeit scheinen die iltesten attischen Komiker, deren N;men bekannt

sind, a}ufgetreten zu sein, ferner Ekphantides, der sich in einem Fra,lgment rihmt, von der
mfzgarlschen Porrr_l abgewichen zu sein; und an diese schlieBt sich die glinzende I,{eihe von
Dl'chtern der perikleischen und der Zeit des Peloponnesischen Krieges: Kratinos, der hoch Die
be_!ahrt nach 410V. Chr. starb, Krates, Telekleides, Hermippos (von dem ein sch&ine; Fragment P :'ih‘:et'emn
}).61 Athenius ('ile Riistung zum Kriege schildert, wihrend das Kottabosspiel usw. im \X%inkel
dlcgen.), Eupolis, der 429 begann und_ bis gegen das Ende des Krieges dichtete, Aristophanes

er seit 427 unter fremdem, von 424 bis 388 unter eigenem Namen auftrat, Phrynichos seit 429,
Plato.1_1 von 427 bis m%nde.stens 391, Pherekrates, Leukon, endlich im Ub’ergang zur mittlerer;
}Iliomodle: ‘D1ol_<les, Phﬂylhos, Sannyrion, Strattis, Theopompos. Nachrichten iiber diese Dichter

at man ziemlich viele, und manches iiber ihre Stiicke LiBt sich aus dem einzig erhaltenen
Aristophanes erraten; nur ist das Restaurieren einer verlorenen Komddie, von dger nur Titel

risonierender Art. Schon bei Euripides waren Dialoge mit einem Rechtsstreit als Inhalt, teils
in lingerer Rede, teils in Einzelversen, Mode geworden; von Agathon heifit es, daB er die
Antitheta (in der Manier des Gorgias) liebte und sic fiir das wesentliche seines Stiles hielt,
nun aber erstieg die Rhetorik die Bithne vollends, und die dramatischen Ereignisse wurden in
erster Linie so arrangiert, daB sie Gelegenheit fiir Reden boten. Im IV. Jahrhundert fihrte denn
der Weg zur Tragddie schon mehr als einmal durch die Rhetorik. Strengere Richter aber,
Gorg. 502 ¢ wie Plato an der Gorgiasstelle, fanden, wenn man aus solchen Dramen Melodie, Rhythmus
und VersmaB wegnihme, so wiirde bloBe Prosa (Aoyor) iibrigbleiben, die zum Volke und der
grofien Masse gesprochen wiirde; die Dichter schienen im Theater die Redner zu spielen
(fnTopederv). Und schlieBlich war doch auch dieses rhetorische Element erschopfbar; so wie
Euripides verstand sich wohl spiter ohnchin niemand mehr darauf.
Daneben wurde der GenuB dramatischer Vorstellungen aller Welt zuginglich. Wie bereits
im IV. Jahrhundert in Attika (und wer weiB wo sonst noch:) herumziehende Truppen in den
Demen, etwa an den lindlichen Dionysien, auch Tragddien auffihrten, erfahren wir aus der
Kranzrede des Demosthenes (besonders 262), WO Aschines mit der Armseligkeit dieses von
ihm durchgemachten Schauspielerlebens aufgezogen wird; im gleichen und im folgenden
Jahrhundert aber miissen in der ganzen griechischen Welt die vielen Theater entstanden sein,
von denen wir freilich so wenig wissen, was darin aufgefiihrt wurde. Zur Zeit des Aristoteles
Virwosentum gab es bereits ein Virtuosentum, das dem Schauspieler groBere Bedeutung verschaffte, als der
Dichter besaB. Welche Effektstiicke sich ein solcher erlauben konnte, geht aus der zur Zeit
des Demosthenes spiclenden Geschichte des Schauspielers Polis hervor, der, als er die Elektra
des Sophokles zu agieren hatte, statt der leeren Urne, welche angeblich die Gebeine Orests
enthalten sollte, die Urne mit den wirklichen Gebeinen seines kurz vorher gestorbenen und
von ihm beklagten Sohnes auf die Bithne brachte und hierdurch alles mit wahrem Jammer
erfiillte. Diese Erzihlung spricht ganz durch sich selber; man miiBte nur noch wissen, ob die
Sache nicht vollends vorher in Athen herumgesagt worden war.
Einzel- Mit der Zeit pflegte dann auch ecine ganze Tragddie durch einen einzigen Schauspieler
schauspieler geochen zu werden. Diese Darstellung war unentbehrlich, wenn in Stidten auBerhalb Athens
cin Begriff von einer Tragddie gegeben werden sollte und herumzichende Truppen nicht
vorhanden, vollends aber Chore undenkbar waren, welche die Gesinge des athenischen Dramas
wiederholt hitten. Der eine Schauspieler wird dann in dem Theater der betreffenden Stadt den
ganzen Dialog aller Rollen rezitiert und ganz gewil die Monodien gesungen haben, da man
auf diese, und zumal die des Euripides, im héchsten Grade begierig war; die Chore aber werden
weggeblicben sein.
pie  Auch in der Pantomime aber, d. h. dem auf die bloBe Situation beschrinkten Exzerpt der
Pantomime Tragsdie, stellte ein Schauspieler alle moglichen Rollen mimisch zur Musik dar. Dieser Art
mochte jener Schauspieler sein, der sich gegen Demosthenes rithmte, er koénne durch ein Auf-

treten von zwei Tagen ein Talent verdienen.

8. Die alte Komddie

Parodistische Nachiffung des Ernsten ist so alt als das Ernste selbst, und Nachahmung irgend-
welcher Vorginge des tiglichen Lebens, mit possenhafter Ubertreibung, ist gewiB einer der
frithsten Triumphe eines Individuums iiber das andere gewesen.

188 189




Poesie und Musik : .
Die Poesie auBerhalb des bloSen Hexameters

Epos u. dgl., sonst erlaubt sich der Dichter héch i i
dgl., st ' stens einzelne Hiebe und Wi i i
gegeil hleélﬁl frell(ich Echon 1;11 der chorischen Lyrik weiter. Der Dichter slltazrifglflci;l%ﬁen
und zum Chor und duBert sich bisweilen gern und allzug i i i iy
auch hier kurze Worte oder héchstens ein i ST S e -
! : paar Zeilen, nicht eine Bresche, die in den Z
g?:gg riizsflcll\l/[tunlg gcﬁegt \}71v1rd. In der Parabase dagegen scheint der Dichter egcrxilim;;;
e Maske abzunehmen und sich als wirkliches Individ i i
c gr uum mit d
}slta.ndhc}i 2113 .ur}11terhalten, upd zwar zunichst (in den Anapisten) iiber seinle efgngnlc:rllﬂzhf uéile e
Kfzrtjr;h;sentlc teil,. dagn (ilf 'denl lyrischen Strophen und den Epirrhemen) nach einemg kugr;;g;
an die Gottheit als Mahner in politischen u. del A i
Sache ihr Pro und Contra; vielleicht : iBig, in di SaChCn-. ey il
g o od Contray war es zweckmiBig, in die tolle Dichtung von Zeit zu
Den Inhal :
DiChtr;r ung tZ Sﬁgrzr?ia;i gr:ltlcjlsltelr;bnun. alLS: a) 1rem pe}rlsléinliche Angelegenheiten zwischen Inr Inhait
°r : , sein komisches Prahlen, selbst mit dem GroBké&ni i
Exposition dessen, was er als Dichter woll i ’ ik
: B e und sei, und was er fiir die Komédie im all i
geleistet habe; die Vorwiirfe an das Publikum, d i | i b Sl ek
AT , das seine alternden Dichter habe fallen lassen
pfrichter und sogar Drohungen gegen diese; b :
glomerate von Schmihungen gegen einzelne Ath ; il y ot
A ener; c) Parinesen meist politischer Art
< . gerichtet werden, ohne alle Verbind i b A
d) Wihrend in allen diesen Fillen d i il et e e
er Dichter spricht, ko h i
ey 1 ) p » kommt es auch vor, daB in der Paraba
n::;ghc }(l)é' llil:ldN Vatvr?:l? ulndSSlnn seiner Maske spr'1cht. Mit anderen Worten: der Chor ist all::i Der Chor und
R PO;;; aﬁr:; ;nci BecIi_is.utung(;1 je hnach Umstinden als eine der dehnbarsten s¢ineBedeutung
eiten. Hie und da hingt er allerdings f i i
Standesbedeutung, wie z. B. in den W . bk e
: 1 . B. espen und ebenso in den drei Weiberstiicken : d
phoriazusen, den Ekklesiazusen und der Lysist i e
: . . Dagegen mit der P d
B el r Lysistrata geg it der Person der Wolken geht
: t sich bisweilen fragen, wer sie sind ihei
erlaubt er sich mit dem Chor der Fré e L e e
i rosche. Hier scheinen die M 3 i i
o . ' ie Mysten zunichst nur ein Teil
: i gezogenen Jenseits zu sein; es sind selice Seel i
sich bei Lebzeiten irgendwo haben einwei , s et
' einweihen lassen, d. h. d tirlich idli
| : ) , d. h. der natiirliche und unvermeidliche
> ert sich diese Bedeutung zu einem lustigen, b i
, bakchisch -
schDvslf;rcn}: gqn }{Je}ll)enden, }Jnd nun legt der Dichter ferner in diesen hjnégin was i:rlsvffiﬁn -
G If 19 "endfesthche'n Prizedenzien des ganzen attischen Dramas, durch die ;mver— Die ideal
e R(:; 11<tteil(tm eiv Cllh}(:rlilc.helrz dir Mu}slik und der ganzen Umgebung, endlich durch die arien el
: » welche die Karikatur hervorruft, wird nun Aristoph i At
stellenweise den reinsten Schénheitssi ; b b
eitssinn walten zu lassen, und die al odi ;
e e . ; , ie alte Komodie konnte so, was
s g = ustspiel nicht kann, nimlich jeden A ick i it
| a—— . : jeden Augenblick in den idealen
’ gen uns, wie das klang, wenn der Cho irrisch
sonen bestand; aber prichtig tont i ; i e e i R
1 2 g tont in den Wolken der Beginn d 4sti
worin Sokrates die Luft (Aer) und den A i e e
nS ther und die Herrinnen, die Wolken, herbeib 5
Wo sie jetzt auch weilen mégen, sei es auf dem Ol d i " e
0 . igen, Ozean, oder ob si d i
miindung die goldenen Krii Hscha Lam sl ’ o sishamacHNIE
! ung ge vollschdpften usw., daB sie das Opfe adi
A . 1 1 : e das Opfer gnidig annehmen und
; lsmd?: :lvllilslgsecshGehog schen(liien mochteg. Und darauf folgt der schone Cl%orge%ang der V?/olllf;n
auenden und weiter, obschon Strepsiades dazwi i itigkeit ni
- s c . y repsiades azwischen eine Unflitigkeit nicht
ei:; ux;(}alrdrugkf:n lzgnnen, die Gege?strophe, worin sie den Blick iiber Attika schwezci;fen lasi‘cen
- 11'1es eltzg ild za der .beruhmten Schilderung von Kolonos im koloneischen Oa’ipus,
atten die Wolken keine komische Gestalt, sondern glichen sterblichen Wcibern:

und Fragmente erhalten sind, nicht bloB schwerer als das einer Tragddie, wo der feststehende

Mythus mithilft, sondern in den meisten Fillen absolut unmdoglich.

Gemeinsam hat nun die Komddie, wie wir sie aus Aristophanes kennen, mit der Tragddie
die Bithne und die Orchestra, die bestimmte Zahl der drei (bisweilen vier) Schauspicler und
die Maskierung derselben, endlich den Umstand, daB auch sie die Sache eines Wettstreites ist.
Das Kostiim Verschieden aber ist schon die Form der Verkleidung. Das Kostiim ist durchaus barock; statt

des Kothurns ist hier, schon weil die Personen iuBerst beweglich sein muBten, der Soccus

Die Masken im Gebrauch, die Masken sind bisweilen personlich kenntlich (bekanntlich fiirchtete sich der
Modelleur, fiir die Ritter des Aristophanes die Portritmaske Kleons anzufertigen). Ferner
kamen hier nur Einzelstiicke, keine Tetralogien zur Auffiihrung, und dafiir war die Zahl der

Der Chor Choreuten doppelt so groB als beim ischyleischen Chore; es waren ihrer vierundzwanzig.
Dieser Chor aber, dessen Tanz im Gegensatze zu der feierlichen tragischen Emmeleia der
wildbewegte Kordax war, und der sich etwa auch in zwei streitende Halbchore teilte, zeigte
in seinem Auftreten hiufig Vermummungen von der groBten Abenteuerlichkeit, bei denen
man an cine Mischung der Menschengestalt mit den betreffenden Naturwesen zu denken hat.
Aus Aristophanes sind die Chére der Wespen, Vogel und Wolken bekannt, bei anderen Dichtern
figurieren als Titel die Chére der Ziegen, Greife, Ameisen, Nachtigallen, Bienen, Kentauren,
Sirenen, Liifte (Apm). Schon durch diese Art der Personlichmachung des Unpersonlichen
deutet der Chor auf eine Freiheit hin, von der die Poesie anderer Volker keinen Gebrauch
gemacht hat; er ist ein ganz neues Element.

UnermeBlich ist nun der metrische Reichtum der Komddie. Am hiufigsten bewegt sich die
Rede des Dialogs in frei behandelten iambischen Trimetern, gerne aber auch in trochiischen
und iambischen Langversen und in den beriihmten anapistischen Tetrametern. Von den Chor-
partien sind die Parodos und die Stasima weit weniger bedeutend als in der Tragddie, sic dienen
hier mehr nur der Begrenzung der Szenen; dagegen hat die Komdédie in der Parabase, welche
bei irgendeiner Hauptpause des Stiickes, auch wohl zweimal, eintritt, ein chorisches Element,
das die Tragddie nicht hat, und das fiir sie von der groften Bedeutung ist.

Die Parabase  Die Parabase begleitet die Bewegung des Chores, der, nachdem er bisher zwischen Thymele
und Biihne mit dem Gesicht gegen die Biihne gestanden, nunmehr eine Schwenkung macht
und in Gliedern an den Plitzen der Zuschauer hinzicht. Auf ein anapistisches oder trochiisches
Erdffnungsliedchen (das Kommation) folgt ein langerer, meist in anapistischen Tetrametern ge-
haltener, in eine Koda von entsprechenden kiirzeren Versen (das Pnigos) auslaufender Vortrag,
dessen Inhalt die eigenen poetischen, politischen und personlichen Angelegenheiten des Dichters
sind. Dieser Vortrag ist die Parabase im engeren Sinne; an ihn reiht sich in den vollstindigen
Beispicelen, wie z. B. der Parabase der Ritter, ein zweites Stiick, das eigentlich die Hauptsache
ist: der Chor singt ein Lied (meist zum Lobe einer Gottheit), und dann werden Trochien (in
der Regel 16) vorgetragen, welche meist eine scherzhafte Beschwerde gegen Stadt und Volk
enthalten; es ist dies das sogenannte Epirrhema, das nebst der lyrischen Strophe sofort anti-
strophisch wiederholt wird. Nach O. Miillers wahrscheinlicher Ansicht sind die beiden lyrischen
Strophen aus dem phallischen Lied, das Epirthema und Antepirrhema aus jenen SpiBen des
Chores gegen die Begegnenden hervorgegangen. (O. Miiller II, 210.)

Diese Parabase ist nun ein Unikum in der Geschichte der Poesie. Wo irgend in der Dichtung
anderer Volker (z. B. im XIIL Jahrhundert oder in der Renaissance) eine Besprechung von
Literaturgegenstéinden oder der Verhiltnisse des Dichters zu seinem Publikum vorkommt,
geschicht es entweder in einem besonderen Gedicht oder etwa am Anfang eines Gesanges, cines

Aristophanes

Die Metren

190
191




Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters
Poesie und Musik

aber Sokrates hat sie inzwischen bereits als Patroninnen Iflon a(lilem tSjcélw}ijldglt t;dmiiﬂ;niz
i a ie di habene Sprache reden. erhau
definiert, und trotzdem liBt er sie diese er . PR -
i ie hochbegabte Dichternatur zum Vorschein. !
Aristophanes an allen Enden die cg : i I
i 0 hopfes an seine Gemahlin, die Nachtigall,
auch in den Vigeln der Aufruf des Wiedehop c i R
i i hrone des Zeus, und Phobus soll samt den tbrig
Weisen empordringen sollen zum T . 1s, U ki A i
insti i i h die Poesie plotzlich in den soebe
cinstimmen in den Klagegesang. Hier schwingt sic . g e
i ls enthalten auch in den Parabasen die kleinen ly
lich gemachten Olymp empor. Mehrma : : s i
i i 5 3 Endlich waren die allegorischen Figuren (z. B.
Z-wischenstiicke schone Anrufungen der Gétter. ; ; ” ;
ia i ' i h geputzte Dirnen dargestellt wurden,
i Opora, Theoria im Frieden), wenn sie schon durch gep ! _ r
Ecl)rce}?eg,ewfg riileal zu verstehen. Der Frieden war ohne Zweifel groBenteils auf diese schonen,
Erscheinungen der zweiten Hilfte berechnet. iy : %, 4
Die Gitt Stul\n/llril:eer;enrisiﬁi)rte il&igc daran erinnert sein, daB gerade die 1S}i)tter 1511Ch b‘el (jiins‘t}?phines ;lz}i};
ie otter . -+ el
i i i i lassen; ganz gefahrlos scheint indes 1
wieder die keckste Komik miissen gefallen : : e by
i in. (Vel. z. B. Lysias gegen Kinesias bei Athen. X11, 76.
Verwertung doch nicht gewesen zu sein ( gl. : 2 . S .
i i Ari 6chst einfache und direkte und ge
Die Handlung  Die Handlung ist bei Aristophanes meist cine hd fachs! -, R
i i i i dung in den Végeln; es gibt wo
widerstandslos vor sich, wie z. B. die Stadtgriin : T e
i 3 i intri keine die Haupthandlung kreuzende Nebenhandlung;
dierende SpiBe, aber keine Gegenintrigue, ; e e
i i i i Gegenteil der neueren attischen Komodie ;
wir haben es hier mit dem exkludierenden Geg et e W
i i hmihten Euripides noch iiberbietet, ist der i
Etwas aber, worin Aristophanes den gesc : a s -
Prozefpartien brauch des Juristischen, Gerichtlichen. N1lc1£1t aéle c§1e1ne Pla(}iloyers inin gee]?eecr;lliidg:i s(g: :
tirdi ie 1 i ten un
so schon und merkwiirdig wie in den Wolken ic der gerec . " o
g i i fiir uns, sind durch ihre Linge die des Wurs
Aéyoc dikaog und &dikog). Er@udend, wenigstens i . o ooyt -
hiindlers und des Paphlagoniers vor dem Demos, welche die p : i ¢
i spen; h der ProzeB zwischen Aschylos un
der lange HundeprozeB in den Wespen; auc zeB . -
llli?ii;?deerzs?n 5;1 Frgb'schen istpetwas lang. Noch am meisten geschieht in den Froschen, wenig
in deren erstem Teile.
Stejr’lj)e]f autc::l;3 ohne Geschehen kann groBe Abwechslung da'durch hervorgebracht werd-en, dal}il
Sze"ef;;gz sukzessiv eine Menge verschiedener Masken auftreteril, dlfI:/ Vorll der{) Hau}ftpei:;?all_l i:oﬁlicn
| i i ogeln, abgesehen )
ihrer Bedeutung Bescheid bekommen. So treten in den }og Pt
i i der Chresmolog, Meton, der Aufscher,
Boten und Sklaven, der Priester, der Dichter, Chr e
3 b 5rder, Kinesias und der Sykophant auf. Auch
VolksbeschluBhindler und spiter der Vatermorder, . ler Bt anlh. e
i inzi faktum, daB sich Dikiopolis durch Amp
Acharner drehen sich um das einzige Haupt y SN
ierlei Fri ifel in Flaschen) hat kommen lassen, nimlich funf-,
dreierlei Friedensproben (ohne Zweifel in F ) en | ; h e
iBigishri i iibernimmt und wirklich mit den Seinigen geniebt.
und dreiBigjihrigen Frieden, und den letzteren i : t e o
tibri i der Megarer, der Booter, zwel iger,
b ielt nur um den Markt herum, wohin . v
(?!le;zu;gz:f Gesandten der Brautleute und Lamachos kommen; auch in der Eroffnun%ls.szene
ind so sc,hon die koniglichen Gesandten, Pseudartabas und de.r Thrakergesa%ndte ersc 1crc11€n.
jxxhnlich sind die Wespen gebaut, und in mehreren Stiicken sind d(}:lr M_ant1; unc} 1b‘eson earlz
i inhei Zeit oeht der Dichter insofern frei um,
ic Binhei Svkophant verwertet. — Mit der Einheit d.er it g er Di ‘ i
Dw‘f;tgi"; gierf kzrzzf(lhorlied oder (in den spitesten Komddien) ein Tanz eine lan(%ere I%Wlschenzelt de;l:ii
i hos, der eben erst in den Krieg gezogen,
muB. In den Acharnern wird derselbe Lamachos, ' o
lick ht. und im Plutos hat man sich wahren
i Intervall von so Versen verwundet zuriickgebracht, : 05
zlc?se]r;ltrezkts zwischen V. 626 und 627 den ganzen Hergang 1m Alsk1§p1i:11?é1 2}111 delr\x/}(eg;w;icéh;i
i i 1 its 1 sches Motiv,
I von Karion sogleich erzihlt wird. Anderseits ist es auch ein hi
g:;n :;ittem als die begiden Sklaven dem schlafenden Paphlagonier seine Orakel stehlen und

daraus erschen, ein Wursthindler sei bestimmt, der N achfolger von dessen Macht zu werden,
cin solcher Wursthindler gerade auch im gleichen Augenblicke auf die Biihne tritt und von
ihnen mit feurigem Willkomm begriiBt werden kann.

Im Frieden war der Mistkifer, welchen Trygios zum Emporschweben braucht, zugleich Komische
Parodie der Stelle, da Bellerophontes in dem euripideischen Stiicke auf dem Pegasos empor- Gegenstinde
geschwebt war. Ubrigens hatte schon Asop einen Mistkifer zu den Gottern empordringen
lassen. Ebenda sind der Mdrser, worin der personifizierte Krieg die Stidte zusammenstampfen
will, die beiden Morserkeulen, die ihm fehlen (es sind Brasidas und Kleon gemeint, die kiirzlich
gefallen waren), die vom Krieg in eine tiefe Grube gestoBene Friedensgéttin, iiber welche
noch Steine angehiuft sind, lauter ins Handgreifliche iibersetzte Allegoric, ja Sprichwort
und landliufige bildliche Rede, die aber fiir solche Verwendung einer festen Hand und eines
hohen, das Ganze beherrschenden Sinnes bediirfen. — Wir erinnern hier noch an den iberaus
abenteuerlichen Apparat, die riesigen Zirkel, Lineale usw., womit in den Vigeln der Astronom
Meton kommt, der die Vermessung fiir die neue Luftstadt besorgen will, an die zwei Stimmurnen,
die ebendaselbst der Psephismenhindler mitbringt, an den Sonnenschirm, den Peisthetiros (ebenda
1508) iiber Prometheus zu halten ersucht wird, und an die Denkhiitte (das @povriothipiov) des
Sokrates in den Wolken.

Ein stets bereites Reservoir fiir Handlung und Charakter war endlich der Hades. Er ist die Der Hades
Lokalitit der Frosche; aber auch Eupolis lieB in seinem goldenen Geschlechte die Schatten des
Solon, Miltiades und Aristides sich tiber Kleons Fiihrung im peloponnesischen Kriege besprechen;
und wir erfahren an der Stelle, wo uns dies iiberliefert wird, daB die Rhetorik hierfiir, wenn
sie von der alten Komddie sprach, das Wort Schattendichtung (etdwhomoiia) brauchte.

Was nun die Charaktere betrifft, so sind die Hauptfiguren in ihrer Gesamterscheinung Die karikierten
Karikaturen (Uberladenheiten) im cigentlichen Sinne des Wortes, wie ja schon ihr Kostiim, ;’,"‘{ die rea-

e o . 4 s _ . . istischen
toll erfunden und aus Ublichem und Phantastischem gemischt, ja nicht etwa das des wirklichen Charakrere
Lebens ist. Sie wollen keine mdglichen und wahrscheinlichen Charaktere, keine Typen sein,
wie die der neueren Komdadie, sondern Fratzen, und zwar oft ganz personliche, und stellenweise
auch Idealfiguren. Nur Nebenfiguren, welche bloB ein Amt, eine Verrichtung reprisentieren:
die Wirtin, der Sykophant, der Chresmologe, vor allem die Sklaven treten natiirlich realistisch auf.

Ganz unerhort sodann ist in den Frischen die Personifikation des schlechten Theatergeschmacks
als Dionysos, d. h. als eine ganz konkrete Figur, an deren sonstige gottliche Prizedenzien un-
gescheut appelliert wird. Aristophanes nimmt einfach den Gott der Biihne fiir die damalige
Richtung des Publikums, welches iiber seinen Euripides verziickt ist und ihn bei jeder Ge-
legenheit zitiert. Darum ist hier, wie bei Rabelais, vor jeder allzu prizisen Bezichung solcher
Gestalten zu warnen, als wire dieser immer der und der und jener ebenfalls immer die und die
bestimmte Personlichkeit. Vielmehr behilt die Farce ihr Recht einer hohen Freiheit, in alles
mogliche tiberzuschlagen und Bezichungen aller Art in ihre Figuren aufzunchmen. Nicht nur Umschiag ins
metamorphosieren sich diese bestindig, sondern sie konnen auch jeden Augenblick ihrem Realistische
ostensiblen Stande gemiB realistisch reden und handeln, Dikiopolis und Trygios als Land-
wirte, Karion und Xanthias als Sklaven, Strepsiades als abgehauster Philister, Dionysos als
Gott. Der Dichter muB ungemein frei iiber sie verfiigen kénnen, wenn er sein wesentliches
Kunstziel erreichen soll: die Stimmung Athens in einem bestimmten Moment in vollig grotesker
Gestalt zu fixieren und zugleich zu richten.

Weit das feinste und beste ist die Zeichnung der athenischen Natur in zwei Personen, peisthetiros
nimlich dem Peisthetiros und dem Euelpides der Vigel. Jener ist die Personifikation der “nd Evelpides
13 Burckhardt, Griechische Kultur

193
192




Poesie und Musik
Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

athenischen Prahlnatur, die sich aber auch iiberall zu helfen weiB und die erstaunlichsten Exi-
stenzen improvisiert. Man achte z. B. auf die groBe, echte demagogische Hetzrede an die
Vogel, wasmalBlen sie chemals die Welt beherrscht hitten und sie nun wieder beherrschen
sollten; man sicht, wie geliufig dergleichen auf anderen, wirklicheren Gebieten dem Athener
war, er beutet die ganze Situation nach allen ihren Méglichkeiten aus. Jeder gewitzigte Athener
mochte sich und seinesgleichen in diesem Bilde des Rechtbehaltens mit grotesker Unver-
schimtheit erkennen. Daneben ist sein Gefihrte Euelpides der gutmiitige und leichtgliubige
Mitliufer, der dazwischen immer das Maul offen hat, um kleine Miseren zu erzihlen; er hingt
noch mit allen seinen Sinnen an Athen, hilft aber gelegentlich dem Peisthetiros renommieren,
auch gegen die Gotter.

Dabei ist fiir alle EinzeliuBerungen die Hyperbel cin wesentliches Mittel der Komik, auch
wenn es sich um Abwesende handelt wie bei der Schilderung des GroBkonigs in den Acharnern
Elf Jahre braucht die zu thm abgegangene Gesandtschaft zur Hin- und Riickreise, und im vierten
Jahre erreicht man die Residenz, er aber ist eben mit Heeresmacht auf Stublgang in die Gold-
und die Parodie gebirge ausgezogen. — Auch die Parodie, d. h. das Zitieren ernstgemeinter tragischer Stellen

mit leichter Entstellung, gibt, schon abgeschen von der eigentlichen literarischen Kritik, dem
Sprechenden wesentlich die Physiognomie einer Karikatur, wenn z. B. ein Pfandleiher in der-
gleichen verfillt, wie dies in den Wolken geschicht. Aus der ganzen karikierten Existenz gehen

dann von selbst die komischen Einfille hervor.
oitcatire bei Das satirische Bild der Zeit haben wohl auch andere Perioden der Geschichte hinterlassen,
Aristophanes gher keine ein so grandios konkretes, wie die aristophanische Komddie ist; daB ein Ereignis
wie der Peloponnesische Krieg und die ganze damit verbundene innere und duBere Krisis des
griechischen Lebens ein solches Akkompagnement der sublimsten Narrenschelle mit sich hat,
ist ein Unikum in der Geschichte. Und es war eine unvergleichliche Zeit, in welcher wohl
eine Art von tollem Taumel die meisten ergreifen mochte: Athen hat allmihlich seinen ganzen
angeheuren Reichtum an politischen Einrichtungen, biirgerlichen und richterlichen Formen,
Kultur und Sitten entwickelt; — alles ist a priori agonal, auf gegenseitige Uberwindung und
Uberbietung gestimmt und eingerichtet, und die Form dieses Kampfes ist mehr und mehr zur
Geltendmachung bei den Massen ausgeartet; dazu der Konflikt zwischen Superstition und
Atheismus, ferner die Herrschaft {iber ein ganzes Reich und die nun hereinbrechende Krisis,
wobei der ganze Zustand aufs hohe Meer hinausgerit; Genialitit und Verruchtheit schlingen
sich durcheinander; ecine gewaltige Zahl von bedeutenden und selbst groBen Individualititen
reift unter diesen Umstinden: die grdBten Kiinstler, Dichter, Philosophen, Thukydides, Alki-
biades — alles zwischen Pest, Hunger und Krieg.
Die Komidie  Diesen Zustand nach allen seinen Seiten in seinen verschiedenen Momenten in einem gewaltigen
Bl er e Hohlspiegel zu sammeln, ist nun die Sache der Komédie. An den Realismus, d. h. an das Zu-
greifen auch nach den iuBerlichen Einzeldingen des Lebens, sobald sie charakteristisch sind,
war die Poesie seit Archilochos und den Jambikern gewdhnt; die Komddie nun greift zu,
im grofen wie im kleinen, nur daB ihr daneben eine kolossale Phantastik dient, die Ziige des
Lebens in grotesk vergroBertem MaBstabe zu verwirklichen; zugleich aber besitzt sie pracht-
volle Kunstformen und ideale Bestandteile die Fiille; Hohn und Begeisterung sollten sich mischen
diirfen.
poiitischie  Und es gab ein Athen, welches gerne in diesen Hohlspiegel hineinschaute. Wihrend die

Toleranz fyanzssische Revolution jedem den Kopf vor die Fiife gelegt haben wiirde, der im geringsten

di A A1e : .
B i an ihrem Pathos gezweifelt oder gar es grotesk verbildlicht hitte, lebte diese Stadt ihr tolles

ii)neen}; mveerllzlarlzgte ealt)er zugleich zu wissen, wic sie sich dabei in den Augen groBer Dichter
il Min(,)ritgts rieisn itr:;t(;eisslilsnhtdab; 1111'hohem Gradc; eine eigene Meinung, welche oft
dcrll \x]g?tﬁ(ampf ki), bzlariie:z_g cich wurden dieselben gleich den Tragikern durch
Im Dichter muBte ein Verstindnis und Mitleben von allem sein I
Elci;tz izlcc}:l SncilrW1_rnn1kraft abef, Wo'fiurch er in diesem Strome sic’h“:)al:eﬁt}}llieeritbivg;glz’ :1:?13?:: Ze[;,fa;%;e
- R ;Ill( ::rnsfter Wlllc furﬂdas Wohl Athens und als Norm hierﬁir’ die vergangene
~ e blOBlelllp Ge; s&in?, wie Aschy'los es ihm fiir die Poesie ist. Mit dem bloBen Hohn
poris acti,konnte er allerll tfeitewnaii; Ii)a?rltce}iltt:naus'geko?men. AlsdPathrlilOt N
# 1 . fen. U eins anhingen und ohne od i
gr :iil?tilcil\;z E:ﬁfﬁi}ﬁfjﬁg; usesm' Ziel .ve.rfolgen und seinemgHumor leben. Da?eidaicilr ::llz;url?tlct:
ricgtifen nlloﬁwntanen iy heillilée;velieli den Wolken, und erscheint einer gar nicht immer
ekanntlic i i i i
ey Streitzrelrtl(')lgt e.:Xicht;illahanes in dfer Ze.l-t 'des Krieges die Friedenspolitik. Aber es ristophanes
" e Fri’eden i %{etan war, im Eruhjahr 425 v. Chr., als man noch kaum einen Friedenspolitik
e A:;l en konnte, (.161' Friedenssehnsucht einen so starken Ausdruck zu
R ¢ arlriem tut. D‘1e Ursache der Fortsetzung des Krieges war ja nicht
e au,s i Tnacib os Wl'rd ciner der fihigsten und hingebendsten Soldaten Athens
i héhe,r R 1;0 is a gr spricht im Grunde die gemeinste Philistersehnsucht, nicht nach
e degr . hfel}:-’ son 5rnhnach den Bequemlichkeiten und Geniissen des Friedens. Im
el 111; in Ver ftndlung begriffene Friede gefeiert und zugleich durch den
N e i{t populire Anschauung von den Ursachen und dem bisherigen Ver-
fritheren Fehlegr zuriicekn'liltn:%?::ts’t;kig j }’Sg t’_"’(tf e lfiut R
\ ' : : ; er Friedensstiicke muBte in der Zeit i =
zgng'i ;gegsilzﬁiﬁcgjnden’ mit Pe‘rs1en Yerbiindet waren und nicht die mindeste Ufsj:hili:tlzz;
e ;g zu seu;l, wie es ihre Boten hier sind, da also der Friede gar nicht odexi
e Srm dzu ab§n gewesen Wﬁre, politisch so unzweckmiBig als mdglich sein
et mitoslg, erl? ‘chhter b'el dieser Tendenz eine hohe unabhingige Gesinnung.
o Sich, - ciner rl}fdenspredlgt hatte er tatsichlich die Majoritit der Zuschauer
il /icha es 1st.bauc zu beachten, daB er in derjenigen Vorgeschichte des Krieges
- hgwrn. gﬁ t, zwar sehr .s.charf, und wie es in einem modernen kriegﬁjhrender;
g Qe B Seie n}chtdgesclilellen konnte, betf)nt, daB die Schuld an dem Kriege auch in
i - }sli:cn ; inznfiré abzr auch1 weislich mit sehr emphatischer Wiederholung
B e gegeniiber den schlechten Athenern zu decken weiB, die mit den
Wenn i i i .
el a;lj:hflznl;n:j;nssegn?c}lt des Dichters von zweifelhaftem Wert ist, so sind dagegen Die Ritter
il Dnen ie 424 v. Chr. gegebenen Ritter, wo der paphlagonische Be-
§rgere,n g dlemos"};/olhg in seiner Gewalt hat, d. h. Kleon, nur durch einen noch
ue d(m,mkMtiSCth ;rg er,h 1; ertrumpft und fortgeschimpft wird, als ein wahres Bild von
| o en / VIZCC slung der Schlechten mit noch Schlechteren. Die Komddie war
i W,ar) ni%ht sie l())n'nte, .antldemagoglsch (was vielleicht auch die Majoritit der Zu-
g A,risto hnur ci Arlstoph:jmcfs, sondern auch bei Eupolis u. a.; der Kampf aber
ik d[; arI1)e's ﬁnlt .Kleon einlieB, erheischte wirklichen Mut und blieb auch nicht’
ikl n Dichter; denn Kleon hatte beim Rate schon wegen eines seiner erst
, der Babylonier, Klage erhoben, angeblich weil Athen darin an den groBen DionysiZE

Die Hyperbel

13%

194
195




Poesie und Musik
Die Poesie auBBerhalb des bloBen Hexameters

in Gegenwart fremder Gesandten blamiert worden war, in Woahrheit wegen der Hicbe, die
or selbst erhalten hatte, und nachdem dieser Angriff erfolglos geblieben war, lieB er ihn auf dic
Auffithrung der Ritter, allerdings des stirksten Parteistiickes, hin durch die Theaterpolizei
durchpriigeln, wofiir ihm der MiBhandelte in der Nebenparabase der Wespen die Quittung
ausstellt.

Dic vigel  Von hochster Schonheit sind die Vigel. Im Jahre 415 v. Chr. zur Auffihrung gebracht,
vermeidet dieses Stiick mit gréBter Diskretion das Bﬁnglich—Wirkliche, nimlich die Sorge um
die sizilische Expedition und den HermokopidenprozeB, um dafiir in Peisthetiros das allgemeine
Bild des athenischen Wesens und speziell das des Treibens der Athener in Kolonien und Hege-
moniestidten zu entfalten. — Was dann die spiteren Stiicke betrifft, so ist politisch sehr be-
deutend die dem Aschylos in den Fréschen in den Mund gelegte Empfehlung des Alkibiades.
Dic Ekklesiazusen sind ein lustiger Ausdruck der Verzweiflung an der damaligen matten und
kleinlichen attischen Demokratie und zugleich ein Hieb aufdie politischen Utopien derPhilosophen.

Aristophanesin  Wieweit dies Treiben der Komodie dem Staate zum Heil diente, und welchen Gesamt-
seiner Wirkung oip fluf die massenhafte personliche Invektive auf die Abwendung der Denkenden vom Staat
und von der Offentlichkeit hatte, welche fiir das folgende Jahrhundert so charakteristisch
ist, das haben nicht wir zu iiberlegen; die Athener hitten dariiber zu entscheiden gchabt; sie
aber wollten einmal die Komddie, wie sie war, und wurden dabei wunderbar genial bedient;
erst im IV. Jahrhundert verbot der Demos die personliche Maske. Was soll man nun von
und als Mensch Aristophanes, der so tief in den Schmutz hineingreift, als Menschen denken: Man wird wohl
tun, ihn weder als Helden der Moralitit noch als besonders unmoralischen Menschen zu be-
trachten; man mochte ihm vielmehr eine mittlere Moralitit zuerkennen. Aber zu einem Heiligen
soll man ihn nicht machen.

Seine scharfe  Unvermeidlich natiirlich betreffen seine unbarmherzigen Witze vorzugsweise das Theater
Polemik gelhst, die tibrigen Komiker und die Tragiker, aber auch andere Dichter, z. B. Dithyrambiker,
and zwar bis zur Verdammnis ihrer Bewunderer in den dicksten Hollenpfuhl, ja auch die
cinzelnen Schauspieler samt dem Theaterpublikum. Die Zitate aus bekannten tragischen
Stiicken erscheinen dabei hiufig in parodistischer Umgestaltung; vielfach wiren aber diese
Scherze ohne die Scholiasten sehr hinfillig, oder wir sind auch darauf angewiesen, den zugrunde
liegenden Tatbestand zu erraten. Weit das beste ist das parodistische Verhohnen z. B. des
schlechten und dabei pindarisch feierlichen Dichters in den Végeln, der zuletzt in diesem Stil
noch betteln muB. Aber diese ganze literarische Kritik, so belehrend, ja unschitzbar sie fiir uns
als Kunde iiber den Grad der Teilnahme an der Poesie ist, ist an sich eine der schwachen Seiten
der alten Komédie. Es ist ein vollig untriigliches Zeichen des beginnenden Verfalls, wenn die
Poesie anfingt, systematisch Literatur zu treiben, und davon lebt, und ewig konnte das nicht so
fortgehen. Es ist zwar fiir Aristophanes ein Gliick gewesen, daB er ein so erlauchtes Opfer
Kampf gegen wie Buripides zum Zerpfliicken hatte, aber er hat so wenig diesen als Kleon stiirzen konnen,
Euripides ynd es zeugt fiir uns von der Unabhingigkeit des athenischen Gefiihls, daB Athen trotz allem

mit so vielem Geschick vorgebrachten Hohn sich seinen Euripides nicht verleiden lieB.
Aschylos und  In den Froschen hilt sich der Agon zwischen Aschylos und Euripides auf der Héhe, solange
Euripides G cinander die allgemeinen Anklagen entgegenhalten, sinkt aber merkwiirdig von Vers 1119
an, wo Euripides die einzelnen Tragddienanfinge des Aschylos zu kritisieren beginnt, was ihm
dieser nachher zuriickgibt. Nachdem sie dann einander gegenseitig ihre Manier in den Choren
und darauf in den Monodien parodiert haben, ist man froh, wenn nur endlich die magere
Erfindung des Waagebalkens kommt, auf dessen Schalen jeder einen Vers hineinsprechen mubB,

iv}vlihrerzid er die Waage faBit. Da Dionysos noch keinen Entscheid wagen will, kommt Pluto, um
£ zu dringen, und erst, nac_hdem beide Dichter sich iiber Alkibiades in politischen Ratschlgi en
da hen (;ussprechen miissen, nimmt Dionysos den Aschylos mit sich und 158t den Euripides sitzgen
.h' .d ie Sache wird am Ende.durch cine auBerhalb der Poesie liegende Tendenzfrage ent—’
e 1ehen; 'Aschyl.os. hat fiir, Buripides gegen Alkibiades gestimmt. :
imS;I ;di?ria?:gtwleilt Ar.l.s}fophcimes i]151 diesgm Stiicke den Umstand, daB Dionysos Sophokles Sophokles und
i n will, wihrend er Euripides evoziert. Uberhaupt wird Soph pi
: i : ; okl ] d Euripides
Aschylcc);s huldlg(ti, hlce;r wiirdevoll behandelt, wihrend ihm im Frigden nachggsagt 6;Svul.'(;:er (ileanf;
er vor Geiz um des Gewinnes willen auf einer Binsenmatte in die S i i
HEIZ] : ee stechen wiirde. Euripides
lzili)er er.dluberﬁllllschonungslos angegriffen, und auBer der literarischen Kritik meldetPsich
er sth1f: pirs.on 1(fhes, an der Schmihung seiner Privatverhiltnisse kenntliches Gift, daB man
veriu(;1 t ist, bei Aristophanes etwas wie gemeinen Neid gegen ihn anzunehmen. ]Siese er-
2;);11112 ue; glﬁ}?ndluni ic:s ]E;Jrlpldes und in den Thesmophoriazusen auch des Agathon ngei
arodie noch die Denunziation gesellt, ist durch ich St
ch zur ¢ : 0 A gar nichts zu beschonigen; 1
d1e\;/zvttltcﬁe Egtrus.tung des Aristophanes {iber Euripides aber wire an und fiir sich gar zug léichezrlig:lﬁ
P as aler cn 111n den Wolkfen pers.lﬂiertel} Sokrates betrifft, so bleibt es trotz der Anbiederung. Sokrates und
» Sleﬁ eff) i;zn;s‘cd'en Sym;:{ost:ii? zw1sch§n ihm und Aristophanes stattfindet, Tatsache, daB e; die V;s";;::"
rteidigungsrede die Komddie und ganz direkt Aristoph Y
unter die Ursachen seines Verderbens rechnet, und 5 S b
hen seir ] zwar gehdren diese Ankli die ihm d
Aufsuchen der iiberirdischen Din i o e et
ge und die Erhebung der geringeren Sache zur besseren v
.. .. Or—
Z\;a;;f;n],i‘;indzn fruhe;icn"und dlteren. Er sagt zu den Richtern: Die Leute, die dergleichen hiren
ann ay i ] 1 71 ;
i ch fiir einen Atheisten . . . Diese Ankliger haben euch schon bestimmt, als ihr
AbIg)::dllzt;tf, OSII:uck des Aris.tophaile,:s i}:t 1der Plutos, ein noch immer hdchst grazidses Werk. Der Plutos
einem einzigen Wechselgesange fehlen die Chorgesinge hier ginzli e
Parabase findet sich schon in den Ekklesi i e
: 4 iazusen nicht mehr), und zur alten Komddie ist al
d1fesels Stiick .schon de}" Form wegen nicht mehr zu rechnen; doch ist es deshalb nicht fiir adsi(e)
mitt C(ire typlsch'..Melster}.laft ist der Konflikt von Plutos und Penia (Reichtum und Armut)
In.llil enlhv1elselt1gen Egoismus der Erdenmenschen gegeben. Hier handelt es sich eigentlich
IEC t‘mke r um Athen, sond.ern um die Welt, auch nicht um einen Moment der athenischen
ntwicklung, sondern um ein moralisches Problem aller Zeiten.

9. Die mittlere Komddie

li\fh}tl d(lalr sogenannten mittleren Komédie, welche zu Athen ungefihr von 380 bis 330 v. Chr. Stinde
ie i td.at, urid deren Hauptvertreter' Eubulos, Anaxandridas, Alexis und Antiphanes sind- K ane
Komr.l.l(; 1}61: }Ié'a te, nur d}lrch das vorwiegend politische Kolossalbild Athens, welches die alte,
9130 ie i61:11 t, in den Hmtergrund’gedrﬁngte Richtung alles Lustspicles, die Stindeverspottung
;{me 61;1 .zu( rembRechte, d;ts megarische Element scheint wieder vorgedrungen zu sein, die detbe
omodie (kwuwdia @opriky), verbunden mit der Gotterkomi i e
e otterkomik und ohne Zweifel mit Liebes-
Von der megarischen Posse war frither di i i
' ! e Rede. Sie soll bereits die licherliche N, ‘
llie;)tzmmter Stand.e und Gesch{zﬁe im Menschenleben, besonders bereits die des Haus—Koche: ﬁlﬁ?zﬁ% e
aben, fmd an sie spll der sizilische Megarer Epicharmos angekniipft haben, der, um eine Gene-
ration ilter als Aristophanes, besonders unter Hieron in Syrakus lebte. In diese,r Stadt war die

196
197




Poesie und Musik :
Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

Komédie unmdglich politisch, sondern von allgemein menschlicher Tendenz; der Dichter
erging sich iiber Torheiten und Licherlichkeiten aus dem gemeinen Leben, und seine Gestalten
sind der Bauer, der Trunkenbold, auch schon der Parasit: dabei waren seine Komddien voll
philosophischer Erdrterungen nicht bloB moralischer, sondern sogar metaphysischer Art, wo-
bei uns freilich ritselhaft bleibt, wie die Philosophie mit dem {ibrigen Stoffe zusammenhing.
Ein grofer Teil dieser Stiicke hatte cine mythische Form; das ganze Gotter- und Heroenwesen
erschien darin in eine niedrige Sphire versetzt; das Leben der Gotter war nach der Weise der
biirgerlichen und hiuslichen Verhiltnisse des gemeinen Mannes aufgefaBt, die gemeinsten
Triebe an ihnen hervorgehoben. Es findet sich der fressende Herakles, ein Hochzeitsmahl
der Gétter, ein Gelage, an dem Hephistos mit Hera streitet, aber trunken durch Bakchos auf
den Olymp zuriickgefithrt wird, kurz die Respektswidrigkeit gegen die Olympier ist nicht
kleiner als in den Vigeln des Aristophanes.

Fortdaer der - Von dieser ilteren sizilischen Komddie also mit ihrer Verspottung nach Stinden und ihrer

Persiflage Gaererkomik war der Ubergang zur mittleren attischen Komédie viel leichter als von der
alten attischen Komédie aus; daB diese letztere aber sich in Athen nicht halten konnte, hatte
seine inneren Griinde. Der groBe aristophanische Spott auf den Staat und dessen Reprisentanten
und Krisen war nimlich unmdglich geworden; man war zu schwach und unbedeutend, um
die volle Karikatur, die sich nur fiir das GroBe lohnt, noch auszuhalten; auch war die Politik schon
zu vielen klugen Leuten verleidet. Dazu gab es ein Staatsverbot gegen die personlichen Masken;
die persénliche Malice aber lieB man sich jedenfalls durch das verschiedentlich erwihnte Ver-
bot, die Leute unter Nennung ihres Namens zu verhdhnen, nicht nehmen; vielmehr blieb dieser,
auch neben der Persiflage ganzer Stinde und stehender Charaktere, Tiir und Tor offen; nur
traf sic jetzt neben allerhand anderen Opfern des Stadtgespriches hauptsichlich die Philo-
sophen, Redner, tragischen und epischen Dichter, allenfalls auch einen fremden Herrscher,
und wenn man einmal auf einem Individuum herumtrat, so taten es gerne mehrere.

EndedesChors  Von den Choren ist in dieser Komédie keine sichere Spur mehr vorhanden, und somit ist auch
keine Rede mehr von einer Parabase; schon in den letzten Stiicken des Aristophanes will das
Wort Chor, wo es, ohne daB ein Chorlied folgt, zwischen den Szenen steht, nichts anderes
mehr sagen, als daB hier eine Zwischenmusik durch den Flotenspieler oder auch ein kurzer
Tanz stattfand. Im iibrigen blieben die Auffihrungen im Zusammenhang mit den dionysischen
Festen; nur 1Bt sich angesichts der Massenhaftigkeit der Produktion ohne die Annahme kaum
auskommen, daB auch zwischen denselben Auffithrungen stattfanden; diese waren im ganzen
wohl cher schon ein Geschift geworden.

Das Erotische  Da diese Gattung nun auf Erfindung neuer Stoffe angewiesen war, bedurfte sie neuer Vehikel,
und als ein solches scheint sich ihr bereits die Liebes- und Entfiihrungsgeschichte geboten zu
haben. Angeblich meldete sich diese zuerst bei Anaxandridas, daneben aber steht die beharr-
liche Behauptung, daB Aristophanes bereits in seinem spiten Stiicke Kokalos Verfiihrung und
Wiedererkennung und andere Motive Menanders gebraucht habe. Das Erotische wird vielleicht,
wenigstens wenn das Stiick keine Gotterposse war, aber auch selbst dann das hiufigste Substrat
der Handlung gewesen sein, und am Ende hat sich die mittlere Komddie von der neueren nur
durch die hiufigere Stinde- und Literaturparodie und durch das Mythologische unterschieden.

Die Gitter-  Was nun die Gotterburleske betrifft, so war dieses an sich, ohne aristophanische Beziiglich-
burleske keit, sehr dubiose Genre den Titelverzeichnissen nach sehr stark vertreten. Die einzige einiger-
maBen entsprechende Idee davon gibt uns der Amphitruo des Plautus. Wenn dieser wirklich

die Nachahmung eines solchen Stiickes ist, so mogen manche gute und spaBhafte Szenen darin

vorg.f.:ks)mme‘n sein: wie Merkur den Sosias, vermoge der Gotterallwissenheit, an seiner eigenen
Personhchkat irre macht und ihm durch Mitwissen des Geheimsten beweis; er sei Sosifs ist
echt kc?mlsch. Der Rest, besonders die schamvolle Verwirrung der Alkmene ,Welche mit z’wei
Verschledenfan geschlafen hat und dagegen kummervoll protestiert, ist einf;ch frech; sie will
und kann dle"Tatsach(? nicht zugeben, wihrend der wichernde Zuschauerpsbel sie’weiﬁ.

Von dt_:r Stande'komllf, Worin die Neueren den Alten iiberlegen sein konnten, zeugen eine Stindekomik
Menge pikanter Titel, die vielen athenischen Realismus erwarten lassen, freilich aber vielleicht
plkanFer lauten, als die Stiicke selbst waren. In den Fragmenten finden sich hithsche Gerirebilder
wie die von AFhenéius aus dem Olynthier des Alexis mitgeteilte Rede, worin ein Bettelweib aus-’
fuhrt, wie sie 1hr§r fiinf seien, ihr Mann, der Bettler, und sie, die Alte selbst, eine Tochter, ein
junger Sohn und d}e Wackere, diesie bei sich hat (wahrscheinlich eine Tochter,, die sie varknppell
will), und was sie essen und wie sie nach Umstinden abwechselnd hungern und dabei Ifg)end
W?rden. In solchen Stellen wiirde fiir uns der Wert dieser Stiicke, der ein kulturhistorischer
wiire, am ehesten liegen. Auch kiihne bildliche Prahlereien kommen vor, indem z. B. jemand
die Gefihrlichkeit seiner Tischgesellschaft mit dem Worte schildert: unser Essen Sl'f’.ld .erchc'z'rﬁe
Schwerter, als Zukost schlucken wir brennende Fackeln, zum Nachtisch bringt der Bedientegkretische
Dolcl?.e .u.sw.'GewiB aber spielte die Ubertreibung nicht mehr dieselbe Rolle wie in der alten
Komédie. Elpe Liebhaberei dieser Dichter, die wir hier beiliufig erwihnen wollen, bestand
nach den vielen Mustern bei Athenius auch darin, ihre Personen Ritselfragen ’(Tpicpoug)
aufgejbeln und I6sen zu lassen, ohne daB man ahnt, welche Férderung das Ganze der betreffenden
Komédie davon haben mochte; es war wohl nur eine athenische Liebhaberei.

Gern beschi?ftlgt sich auch diese Komddie mit den Tragikern, besonders aber wird den Verhshnun
Phllosophf:n v1elc;s nachgesagt. So schildert Epikrates aus Ambrakia cine Szene aus Platos )
Akadepne, wo die ganze Schiilerschaft iiber einen Kiirbis streitet, ob er ein Kraut, ein Gras s
oder. ein Baum sei, bis ein sizilischer Arzt sie deshalb verhdhnt. Als sie dann bose W,erden er-
scheint P_lato ruhig und befiehlt ihnen, nochmals iiber die Frage zu meditieren. Aus P;nti—

Phanes ng uns eine Hohntirade iiber die Sophisten im Lykeion, also die Peripathetiker, wegen
1h1.”er Distinktion von Sein und Werden (¢évor und yiyvesor) mitgeteilt, die fiir uns ; anzgso
klingt, als horten wir die Parodie Hegelscher Logikoperationen. In verschiedenen Sgtﬁcken
ebepdesselben und auch des Alexis fielen ferner Hiebe auf das armselige Leben der Pytha-
goristen, welche kein Lebendiges (¢uyuxov) und keinen Wein genieBen, wohl aber einen I—}I,und
d§n man vorher getotet hat, so daB er kein Lebendiges mehr ist. Dagegen scheint man damalg
d.le Zynlkpr in Ruhe gelassen zu haben, vielleicht weil man ihr béses Maul fiirchtete. — Immer-
hin beweist die Verhthnung der Philosophie, wie sehr dieselbe eine Hauptsache im athenischen
Leben geworden sein muB, als es sich nicht mehr lohnte, den Staat zu verhthnen, und da die Philo-
sophen einander gegenseitig in ihren Schriften fast noch irger behandelten,’als die Komiker
taten.,. epupﬁnden wir ihnen gegeniiber kein groBes Mitleiden; aber gut ist es, daB die mittlere
Komodle so wenig als die alte und die neue der bildenden Kunst auch nur gedacht zu haben
sch?lnF; Skopas und Praxiteles hatten das Gliick, von ihr ignoriert zu werden, vielleicht schon
weil sie nicht permanent in Athen verweilten. ; ’

Gegeniiber von diesem allen ist nun iiberaus bezeichnend die enorme Stelle, welche der Essen und
Koch, das Essen und iiberhaupt das Wohlleben einnimmt. Weil die Dichter ein P,ublikum yon Yohileben
solchem Geschmack voraussetzten, war bei ihnen so unbillig viel vom Essen und Trinken die
I'{ede,- und gerafie von den angeschensten, von Eubulos, Alexis, Antiphanes, Anaxandridas
sind die Zitate dieser Art sogar zahlreich. Aus letzterem erhalten z. B. wir dic Erzihlung o5

1908
199




Poesie und Musik

der halbbarbarisch grotesken Aufwartung bei der Hochzeit des Iphikrates mit der Tochter
des Thrakerknigs Kotys. Ein anderes Mal erfahren wir von den GroBfressern, welche stiirmisch
alle Fische auf dem Markt zusammenkaufen; auch der aus Aschines bekannte Misgolas kommt
bei ihnen vor, welcher sich bestindig mit Kitharisten und Kitharistinnen umgibt; im Asop des
Alexis, vielleicht einem Genrebild aus vergangener Zeit, das Asop im Gespriich mit Solon zeigte,
war auch von den Weinhindlern die Rede, welche den Wein verwissern, aber ja nicht aus
Gewinnsucht, sondern um den Kiufern die schweren Kopfe zu ersparen. Auch fiir dies Gebiet
hatte Epicharm, der Ahnherr dieser mittleren Komddie, das wichtigste Prizedens abgegeben;
er hatte bereits den Namen des Parasiten, der nun zur stehenden Figur wurde. Bei Alexis er-
scheint z. B. der Parasit Chirephon, der sich um jeden Preis freien Tisch verschafft, bei den
Garkéchen auskundschaftet, fiir wen sie riisten miissen, und sogar nach Korinth fihrt, um
ungeladener Gast zu sein, und von Antiphanes gab es eine Komédie: der Parasit. Ein Prestissimo
aus Mnesimachos bringt den Wortschwall eines Kochs, der seinen Sklaven auf die Agora aus-
sendet, um die jungen Herrn, die dort Reitstunde nehmen, durch Aufzihlung aller moglichen
Geniisse in sein Lokal zu laden; bloB die EBwaren machen sechzig Artikel aus, und der Vor-
trag dieser Stelle in einem Atem mochte fiir den Schauspieler ein Kunststiick sein, schwerer
als die groBen Wortschlangen bei Aristophanes. Von der literarischen Seite wird man zugeben
miissen, daB viel recht Komisches und gut Gemachtes in diesen Partien vorkommt.

10. Die neuere Komddie

Die mittlere Komddie wurde durch die neuere (ungefihr vor 330 v. Chr.) abgeldst, welche

Philemon pcben der bukolischen Dichtung Theokrits die letztgeschaffene griechische Kunstform ist

und fiir uns an die glinzenden Namen Menander, Philemon, Diphilos, Poseidippos, Apollonios
von Karystos gekniipft erscheint. Thr Schépfer oder wenigstens derjenige Dichter, von dem
das ganze spitere Altertum am meisten entziickt war, der Verfasser von iiber hundert Stiicken,
ist Menander von Athen, der Neffe des Alexis, Schiiler des Theophrast und Freund Epikurs, zur
Zeit auch des Demetrios von Phaleron. Obschon er im Wettstreit nur achtmal gesiegt haben
soll, weil Philemon volkstiimlicher war, folgte er doch ecinem Rufe des Ptolemius Lagi nicht,
der ihn nach Alexandria zichen wollte, und ist zweiundfiinfzigjihrig in Athen gestorben, wo
er in sanften und gemdipigten Geniissen, wie sic Epikur empfahl, aber eben doch mit Hetiren,
nimlich der seelenvollen Glykera und der iibermiitigen Thais, gelebt hatte. Nach der herr-
lichen vatikanischen Statue, die ihn sitzend darstellt, einem Meisterwerk von feiner Charak-
teristik, wire er cine etwas biirgerliche, aber iiberaus geistreiche Personlichkeit gewesen, ein
Mann, der vor allem die gutmiitige AuBenseite zeigt, aber im Innern den Schalk birgt.

Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

Grqn.de ist auch die neuere Komddie nicht individuell; vielmehr tat man nach der Seite des
Ind1V}dua1isierens nur den einen Schritt, daB man mehr und andere feststehende Masken schuf.
als die rpittlere Komédie gehabt hatte; dieselben waren iiberaus licherlich, nur die Weiber’
waren bisweilen anmutig. — Vom Chor war keine Rede mehr. In den Zwischenakten unter-
hiclten wohl auch jetzt Flotenbliser oder Tinzer das Publikum. Das Rezitativ wird so laut
und drohnend wie in der Tragddie gewesen sein.

Der Sc.hauplatz dieser Stiicke ist meist das diadochische Athen. Auch nach Chironea und nach
dem lgmlschen Kriege noch war die Stadt reich und selbst politisch nicht machtlos geblieben;
aber sie war des kriftigeren alten Geistes bar, der jetzige Geist war teils den Philosophen unc’l
Rhetorep, teils dem Genusse des Privatlebens zugewandt. Trotzdem nun die Szene in Athen
ist und‘dle daherigen Ideenassoziationen mit Dank angenommen werden, stellt diese Koméadie
doch nlcbt mehr das konkrete Athen, sondern das allgemein Menschliche dar, und das Natio-
nale, Pphtische, Religitse hat sich zur Philosophie des Lebens und Lebenlasser,ls verdiinnt. Aus
der mittleren Komédie lebt weiter die Komik der Stinde und stehenden Beschéiftigur;gen
zumal als héchst erwiinschte Nebenfigur der Parasit und der Koch, der jetzt erst seinen ganzer;
Umfang gewinnt. Auch die Verhshnung der Philosophen dauert fort und ebenso die Parodie
d.er Tr.ag(')'dle (welche man allgemach hitte in Ruhe lassen kinnen); als Rest der alten behilt
sich die neuere Komédie auch noch hie und da die persdnliche Invektive vor. Mittelpunkt
des Drama; aber wird nun, wie unter solchen Umstinden bei allen Vélkern, die Liebschaft
und zwar ist die Seele des Stiickes jetzt Intrige und Spannung, Flechtung und L&sung de;
Knote.ns, innerhalb der Wahrscheinlichkeit, und die Triger sind Charaktere, aus deren Wesen
sich die Handlung ergeben soll, und die durch ihre vollige Wahrheit das Interesse des Zuschauers
pro und contra erregen sollen; neben der kunstreichen Intrige erscheint jene stellenweise
noch vorhandene Verhshnung der Stindetypen nur als Nebenziel.

Nach Plautus und Terenz zu urteilen, war es nun im Grunde ein beschrinkter Kreis von
Le.:'bensverhfiltnissen, von Charakteren und von danach méglichen Intrigen, der hier auf die
Bithne kam, und besonders die weiblichen Charaktere sind sehr einférmig und bei der vélligen
Abwesenheit jedes reicheren Empfindungslebens ziemlich geistlos. Vor allem hat man es mit
der Hetéire zu tun, welche bald edler gemiitlich, bald mehr gemeinschlau und gierig ist, ohne
daB 1}_11' a_ber letztere Eigenschaft viel schadete, und daneben steht die eigentliche z]DDirn,e die
Sklavin eines Kupplers (leno). Eine solche kann, wenn ein Liebhaber sie auslost, zur Hétiire
werden. Auch zur rechtmiBigen Gattin wird sie leicht; wenn dies der Fall sein soll, so geniigt
d.er I'\Ia(.:hweis, daB sie einst frei geboren und bloB geraubt worden sei; der Loskauf ’deckt dann
dle slt-thche Inkongruenz véllig; vollends wird die Hetire sehr leicht Ehefrau; ja es ist dies wohl
ihr Ziel. Die Viter, welche oft geizig sind, wollen das Verhiltmis der Séhne zu ihren Hetiren

Athen als
Schauplatz

Weiterlebendes
aus der mitt-
leren Komddie

Die Liebschaft
Hauptinhalt

Kuppler,
Hetaren,
Sklaven

zerstoren, fallen dann aber etwa selber der Versuchung anheim, und so ist die Konkurrenz
von Vater und Sohn um eine Hetire kein seltenes Thema. Uberhaupt genieBen Eltern und
alte Leute hier wenig Respekt, weil sie sich selber nicht sehr respektieren. Auch diese Ge-
stalte:n und cbenso die des jugendlichen Liebhabers sind nicht sehr vielartig, und eine individuelle
Vertiefung, wie wir sie in den Charakteren des Theophrast finden, wire von ihnen nicht zu
verlangen.

Die g.roBe Hauptperson und gewdhnlich der Triger der Intrige ist der Sklave, der damals
durc.h die allgemeine Lizenz hoch emporgekommen war. Er kommt in allen guten und
schl‘1m.men Schattierungen, bald mehr wohlwollend, rettend oder durchhelfend, bald mehr
egoistisch, vor und ist an zwei Haupteigenschaften kenntlich: dem Reichtum an Auskunfts-

Romische  Aus Menanders zahlreichen Fragmenten und besonders aus den romischen Nachbildungen
dichtl\ur:;?r-t ist uns diese neuere Komddie nun viel bekannter als die mittlere. Plautus und Terenz nimlich
hingen mit ihr nicht in stubengelehrter Weise durch bloBe Kenntnis der Texte zusammen,
sondern noch durch lebendige Tradition. Freilich ging man hier mit den Originalen oft frei

um und scheute sich nicht, durch sogenannte Kontamination aus zweien ein neues zu machen.

Biine und  Wie wir nun aus den Nachbildungen wissen, stellte die Biihne in der Regel ziemlich lange
Kostiim g0 ken von StraBen dar, wo man die Hiuser der handelnden Personen und dazwischen mit-
unter offentliche Gebiude, Heiligtimer usw. unterschied. Das Kostim war etwa das der
betreffenden Stinde im gewdhnlichen Leben; dagegen verzichtete man nicht, wie man wohl
gekonnt hitte, auf die Masken, um dafiir Angesicht und Ausdruck walten zu lassen; denn im

200
201




Poesie und Musik

mitteln und dem Toupet, d. h. der Eitelkeit, daB auf ihn der Ausgang ankommt. Auch die
swei Sklaven zweier Herren wurden von der neueren Komddie tali quali ibernommen, bald als
Intriganten, bald als niedrigere Reflexe des Tuns und Treibens ihrer Herren, bald als Confidents.
Offiziere . Wir erwihnen hier ferner noch den Offizier, der nicht Biirger, sondern heimatloser Séldner
und halber Barbar ist. Er ist der miles gloriosus, den sein Parasit weit iibersieht und ein gescheiter
Sklave in den Sack steckt, und in seiner Gestalt haben wir ein Beispiel dafiir, wie sich neben
dem Intrigenspiel auch die Satire auf bestimmte Menschenklassen im Sinne der mittleren
Kéche Komddie behaupten konnte. Zu iiberbicten suchte man diese offenbar mit dem Koch, der in
den mannigfaltigsten Varianten vorkommt, wie denn die ganze EB- und Kochpoesie thren Weg
wie in der mittleren Kombdie geht. Wir lernen den wissenschaftlich hochmiitigen Koch kennen,
der sich als Schiiler Epikurs gibt, und den, der alle anderen fiir Ignoranten erklirt, ausgenommen
ihn selbst und zwei Kollegen, die noch die Schule des groBen Kiichenklassikers Sikon auf-
recht erhalten; dieser nimlich hatte alle Reden iber die Natur (\éyoug mept @ioewg) inne
und lehrte die Koche zuerst Astrologie, Architektonik, Strategik. Ein gebildeter Koch macht
die Kochkunst zur Mutter aller Kultur. Ein anderer spielt sich speziell als den Koch der neuen
Schule auf, deren Griinder die scharfen Gewiirze, die einst schon Kronos gebraucht, abschafften,
um den Gisten das Weinen, NieBen und Geifern zu ersparen. Er weil, wie man fiir junge
Schwelger, fiir Zéllner, fir Greise kochen muB usw. Uberhaupt wird gerne etwa die praktische
Physiognomik der guten Kunden entwickelt. Andere brauchen lauter mythologische Redens-
arten oder ergehen sich sonst bei den geringsten Anlissen in poetischen Redeweisen, und iiber
einen Mietkoch klagt ein Herr, weil dieser — er behauptet, es sei seine Gepflogenheit — in
lauter homerischen Ausdriicken redet. DaB irmere Kunden von den Kéchen hochmiitig behandelt
werden ist ebenso natiirlich, als daB der groBe prahlerische Koch, den man samt seinen Dienern
mietet, durch seine Grobheit alles in Schrecken setzt.

Der zufall  Herr der Dinge ist in dieser Komddie iiberall der Zufall; ein hiufiges Vehikel der Erfindung,

”';f dieWieder- g0 dem freilich ein etwas sehr starker Gebrauch gemacht wird, ist die Wiedererkennung

erkennungen . .

verlorener, in frither Jugend geraubter oder ausgesetzter Kinder, welche etwa schon als Sklaven
verkauft worden oder doch von diesem Schicksal bedroht sind. Auch daB zwei einander tauschend
shnlich sehen, ist bei der groBen Unwahrscheinlichkeit des Faktums wohl zu oft behandelt
worden; gemeine Prellereien, an gemeinen Subjekten veriibt, gelten als komisches Thema.
Es mag fraglich sein, wieweit hier noch das ridendo castigat mores zu seinem Rechte kam;
die Torheit mochte man allenfalls scheuen lernen.

Die Prologe  In seinen Prologen lieB Menander nicht, wie Buripides, Personen des Stiickes, sondern alle-
gorische Introduktionsfiguren auftreten, wie den Elenchos (Gott der Priifung), den wahr-
heitslicbenden und freimiitigen Gott. Was iiberhaupt seine Koinzidenz mit Euripides betrifft,
so liegt sie nach unserer Ansicht nicht sowohl in der individuellen Ausgestaltung der Charak-
tere, als in der Freude an der verwickelten Handlung, am Risonnieren und am sententiosen

und Gnomen Ausdrucke, welcher letzteren wir die Erhaltung der vielen menandrischen Gnomen verdanken,
die das Eleganteste sind, was sich auf Grund allgemeiner Beobachtung iiber das Leben sagen

Diktion lieB. Menanders Diktion und Ausdrucksweise ist die gleichmiBige des gebildeten Tons, ohne
das Burleske, das, wo es sich bei Plautus findet, Zutat des rdmischen Dichters oder aus Epicharm
entlehnt ist; die Grazie dieses Stils war im Altertum eine allgemein zugestandene.

Wert der So viel feiner attischer Geist und Formensinn aber in dieser Poesie auch gelebt hat, wir werden

Gattung doch sagen miissen: die alte Komddie und die Tragédie Athens sind nur sich selbst gleich und
durch nichts unter der Sonne ersetzlich, das die neuere Welt schaffen kénnte; dagegen die

202

Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexameters

neuere Komddie ist aus jeder Literatur zu ersetzen, und zwar reichlich; sie ist bloB Sache

des Esprit und einer miBigen Lebensbeobachtung und von héherer nationaler Empfindun
abgeldst. 5

11. Die alexandrinische Komddie und Posse

Dunkel ist die Geschichte des Theaters von Alexandria; wir wissen aber, daB daselbst alle

Die Hilaro-

Gattungen, sogar noch das Satyrdrama nachgeahmt wurden. Fiir die Komddie sind wir auf rddie

bloBe Nachrichten angewiesen, und zwar solche, die nicht einmal von wirklichen Komédien
sondern von dramatisch gestalteten Satiren oder von Phlyakenpossen handeln. Auch die zur Zeit
dfes Ptf)leméius Lagi aufgekommene Hilarotragédie gehdrt hierher, welche vielleicht nicht wie
die mittlere Komddie das komische Auftreten mythischer Personen und Gétter zum Gegen-
stand hatte, sondern die wirklich tragischen Ereignisse des Mythus possierlich wiedergab.
Deutlich wird uns als Komddiendichter nur Machon aus Sikyon genannt, der seine Stiicke
in Alexandria zur Auffithrung brachte. Sonst gab in der Komédie jedenfalls Athen lange noch
den Ton an und blieb fiir dieselbe die selbstverstindliche oder doch weit vorherrschende
Lokalitit.

y Was nun aber die diadochische Zeit im allgemeinen betrifft, so herrschte dionysisches Treiben
ubc.:rall, sowohl an den Héfen als in den Hauptquartieren als in den Stidten. Uberall, wohin
Griechen kamen und wo man die Mittel aufbringen konnte, wurden Theater gebaut :md die
Auffiihrungen wurden von groBen Vereinen dionysischer Kiinstler unternommen (die ihive Zentwal-
stitte auf Teos hatten); das Agonale samt den Choregien aber war vom Theater verschwunden.
Durc.h die dionysischen Kiinstler lebte die neuere Komddie weiter, freilich mit der Zeit wohl
nur in ihren namhaftesten Vertretern, und daneben mag die Posse eine groBe Rolle gespielt
he.tbe.n. Wenn irgend etwas die Griechen im weiten Orient vom Strand des Nils bis hinauf zum
Tigris und Indus zusammenhielt, so war es das Theaterwesen. Die Schaulust war etwas, das
_]e‘der mitbrachte, und wie das Schauspiel fiir die Griechen das Verbindende war, so war e’s fiir
die Orientalen das Anlockende, wobei Mythologie und Kunst unwillkiirlich mitgingen. So

mochte gerade diese schauspielerische Ziigellosigkeit das Panier und Feldzeichen der weit
umher zerstreuten Griechen gewesen sein.

Machon

Verbreitung
des
Dionysischen

In der romischen Kaiserzeit, als von der Tragddie nur noch die festen (d. h. iambischen) Teile Ablssung

aufgefiihrt wurden, scheinen wenigstens wihrend der ersten zwei Jahrhunderte noch vollstindige
Agffiihrungen von Komddien stattgefunden zu haben; vom dritten an scheinen sie groBten-
te1l§ durch den Pantomimus verdringt worden zu sein, von dessen Glanz uns Apulejus in seiner
Schilderung des Paris auf dem Ida (Apul. metam. X, p. 232 ff.) die lebhafteste Vorstellung gibt.

203

durch den
Pantomimus



ZUR PHILOSOPHIE, WISSENSCHAFT UND REDEKUNST

I. FORDERNISSE UND HEMMUNG

Der vordere Indem wir zur Besprechung der Wissenschaft und Philosophie der Griechen iibergehen,
Orient ¢ hicken wir voraus, daB unser Ziel nicht darin besteht, die Geschichte dieses Wissens, sondern
sein Verhiltnis zum hellenischen Geiste darzustellen, und beginnen mit einem Blick auf den
alten vorderen Orient. Dieser hat an ansammelndem Wissen einen groBen zeitlichen Vor-
sprung vor den Hellenen gehabt. Agypten und Babylonien besaBen eine vielseitige Kultur,
die unermeBlich viel lter als die griechische war, und wenn wir uns eine Vorstellung davon
machen, wie diese Nationen, lange umwogt, bedroht und gestort von liisternen Barbaren wie
den Hyksos u. a., durch Verteidigungskimpfe und Ausfille diese Kultur zu schiitzen hatten,
so miissen wir gestehen, daB wir eine ganz kolossale Erscheinung vor uns haben. Wir haben
es hier mit den ersten, grofen Zusammenfassungen menschlicher Macht zu tun, und zum
ersten Male mégen auch solche Staaten die Zwecke des Wissens zu den ihrigen gemacht haben.
Michtige Priesterkasten werden damit betraut, welche durch konsequente Bemiihungen un-
endlich vielen Stoff sammeln konnen; die phonikische Kultur ist nach der Seite Griechenlands

hin der erste SchoBling dieser altorientalischen.
spite  Spit erst entwickelten sich die Griechen, und als sie nach langer Barbarei zu einer Staaten-

E”’:::"Iﬁle’;l’g bildung kamen, da hatten sie nicht einen, sondern viele Staaten, und eine Kaste der Wissenden
war bei ihnen vollig ausgeschlossen. Dafiir hatten sie eine starke hellenische Bigentiimlich-
keit, die es nur sehr bedingt zu fremden Anlethen kommen lieB und sich das Fremde, z. B. das
Phonikische, wo sie dessen Einwirkung erfuhr, durch sofortige Hellenisierung so aneignete,
daB es als solches kaum mehr kenntlich ist.

Die Sprache  Bin gewaltiges Fordernis war ihnen fiir ihre wissenschaftliche Entwicklung so gut als fiir
ihre Poesie von der Natur an ihrer Sprache mitgegeben. Es scheint, als ob das Griechische die
kiinftige Philosophie schon virtuell in sich enthielte: so unendlich ist seine Schmiegsamkeit
an den Gedanken, dessen durchsichtigste Hiille es ist, vollends aber an den philosophischen
Gedanken. Wir haben es mit einer vollstindig von den Einzeldingen abgelosten Sprachwelt
zu tun; mit einer Sprache, die, wie man richtig sagt, an sich schon eine praktische Dialektik
und schon darum in philosophischen Bezeichnungen tiberaus schopferisch ist. Der Annahme
gegeniiber, daB die groBten und entscheidenden Ideen aus Agypten mochten gekommen sein,
diirfte schon die Erwigung berechtigt sein, ob das Altigyptische iiberhaupt eines unbildlichen
Ausdruckes fihig gewesen sei, ob es cinen freien FluB abstrakter Gedanken gehabt habe. Auch
die semitischen Sprachen stehen hinter dem Griechischen weit zuriick. Den Aristoteles ins
Hebriische zu {ibersetzen, wiirde gewiB unmdglich sein, und sogar die Araber hitten ohne die
griechischen Vorbilder keine Philosophie bekommen; nur die Inder und Germanen hatten wohl
auBer den Griechen eine Sprache, die von Hause aus zur Philosophie taugte.

Noch die frithesten griechischen Philosophen, ein Empedokles, ein Heraklit u. a. gaben den
philosophischen Prozessen mythologische Namen oder personifizierten das Abstrakte. Bald
aber schuf sich die Philosophie ihre eigene Sprache, teils indem sie sich an den Vorrat von Be-
zeichnungen alles Allgemeinen und Geistigen hielt, der schon aus frither Zeit vorhanden war,
und die in ihrer Bedeutung sehr schwankenden psychologischen Ausdriicke (volg, yuyh, Bupés,
ppéveg, mpamideg) fixierte, teils auch indem sie von der Leichtigkeit, substantivische Abstrakta
neu zu bilden, den ausgiebigsten Gebrauch machte. Wie leicht konnte der Grieche fiir den
Ausdruck eines Begriffes ein Kompositum schaffen oder sich durch Verbindung aller Verba

204

Fordernisse und Hemmung

und Nomina mit Pripositionen helfen, wie leicht die Neutra der Adjektive und Partizipien
zur Bezeichnung von Prinzipien, Elementen u. dgl. verwenden. Wir erinnern ferner an die
Existenz des Gerundivums (1o Aextéov), an den unendlichen Reichtum aller Bezeichnungen
und Schattierungen des Bedingten und Unbedingten im Verbum, an die Nuancierung des
Verbalbegriffs durch das Medium, an den substantivisch gebrauchten Infinitiv und tberhaupt
an die Mdglichkeit, durch den Artikel das verschiedenste zum Substantiv zu machen. Freilich
hat diese Leichtigkeit auch ihre Schattenseite, insofern die Philosophie sich gerne mit einem
solchen Abstraktum oder Neutrum beruhigte und damit schon eine Sache, eine Kraft, ein
Prinzip in Hinden zu haben glaubte; auch dafl die Sprache fiir Ubles und Béses dasselbe Wort
(kaxév) und vielleicht kein Wort fiir Selbstbewuftsein hat, gehdrt zu den Mingeln; im ganzen
aber wird man sagen miissen: diese Sprache ist nicht bloB ein Handwerkszeug, das man sich
allmihlich anschaffte, sondern sie ist schon Philosophie, wic sie auch eine aller geistigen Nuancen
fihige Konversation ist. Und nun sind die Griechen uépomeg (unterscheidend Redende), d. h. sie
vermdgen Teile und Ganzes, Besonderes und Allgemeines zu erkennen und zu benennen, ohne
daB unterwegs das Wort gleich geheiligt und in einer Art von Versteinerung angebetet wird.
Hier ist keine Knechtschaft unter eine bestimmte Terminologie; wo ein Philosoph, eine Schule
auf der Schulsprache beharrt, da tritt ein anderer mit Neuem daneben; auch hier waltet lauter
Agon. Und wie auch das einzelne der geistigen Welt moge distinguiert werden, die Griechen
werden immer lebendige Ausdriicke dafiir vorritig haben. Das Aufsteigen vom Empirisch-
Vielen zum Begriff, und wiederum vom Begriff das Abwirtssteigen zum einzelnen wird sich
leicht vollziehen. So wird es ihnen moglich, den ganzen Mechanismus des Denkens von dem
Gedachten abgelsst anzuschauen; es wird eine Logik und eine Dialektik entstehen kénnen, und
vollends werden Rhetorik und Sophistik der Nation die Zunge 15sen.

Hochst abnorm war nun auch, abgesehen von der Sprache, die philosophische Begabung Pphilosophische
der Nation, und zwar ist das Entscheidende nicht dieser oder jener erreichte Grad der Erkenntnis, Bégabune
sondern die Fihigkeit zu jeder Erkenntnis. Auch die groBe Schwiiche der Religion war fiir die i
Philosophie sehr forderlich. Zwar kann diese auch neben einer starken Religion aufkommen,
wie dies in Indien und im Islam der Fall gewesen ist, aber doch nur als Ketzerei und Sekte. Bei
den Griechen erhob sie sich vielgestaltig und nach Belieben, weil keine Kraft und keine Ein-
richtung da war, welche ihr hitte das Kommen unmdglich machen konnen.

Vor allem hatte hier kein Priestertum aus Religion und Philosophie eins gemacht, und Freiheit der
besonders bedingte die Religion auch, wie schon gesagt, keine Kaste, welche als gegebene PHlosophic
Hiiterin des Wissens und Glaubens zugleich auch die Eigentiimerin des Denkens hitte sein i
kénnen. Es gab auch keine bestimmte Sozietdt, an welche der Philosoph bei seinem Auftreten ¢ Gesell-
gebunden gewesen wire, keine bestimmte Schicht von Beamtenfamilien u. dgl., keine Bildung, e
welche einen RiB konstituiert hitte. Aus von Anfang an hdchst verschiedener Umgebung
erheben sich diejenigen Minner, welche durch eine Art von selbstverstindlichem Konsensus
als Weise gelten. Die Nation ist es, welche sie zusammenrechnet, und da die Beschiftigung
mit dem Geistigen durch nichts beschrinkt war, da jeder Freie und bald jeder Sklave, ja selbst
der hellenisch gebildete Barbar zur Philosophie Zutritt hatte, so war die Auswahl viel gréBer;
die fiir Philosophie zugingliche Quote der Menschheit konnte sich wirklich beteiligen; die
Berufenen fanden sich von iiberall zum Lehrer ein, und statt der Kaste hatte man konkurrierende
Schulen.

Bei allen Fordernissen aber war die Philosophie auch von Anfang an stark gehemmt, und Der Mythus
zwar durch den Mythus. Nachdem die Griechen zunichst naiv das Zeitalter durchlebt hatten, als Hernstels

205



Die sieben
Weisen

Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

das ihnen spiter als das heroische erschien, herrschte er bei il.men erst I'CC}lt weiter ?ls die Ver-
herrlichung dieses Zeitalters, vollig ungestort und unredu.zwrt. Dies glanzcndc? Bild schwebt
wie eine nahe Erscheinung iiber der Nation, die sich als;. die rhléichste.Rechtserbm der von ihm
gespiegelten Zustinde fithlt; es ersetzt einstwellfzn dle. Philosophie durch eine starklaqs—
gesprochene Lebensanschauung; es ersetzt das Wissen, indem es selbst'de.ssen_ Urgestalt ist
und Natur, Weltkunde und Geschichte, auch Religion und Kosmogonie in einem wunder-
baren symbolischen Gewande mit in sich enthilt; durch seine Gest:a}lt, welche die prachtvollste
Poesie ist, gefeit, ist der Mythus die Romantik, die _']ugenc‘l der Griechen; er lebt fort, so fven
es Hellenen gibt, und selbst bei Barbaren, so lange die antike Welt dauert, wenn auch zuletzt
nur als Wissenschaft, Sammlung, Vergleichung; sein bestindiger Ausdruck sind Ku1.15t und
Poesie, in denen er immer neue SproBlinge treibt. Diesen Konkur‘rent‘en und Todfeind des
Wissens mochte man lange deuten, umdeuten und umstiilpen, er blieb immer noch da; man
muBte ihn stiirzen, wenn freies Denken und Wissen aufkommen sollte; aber der Bruch mit
ihm sollte sich doch nur langsam und nie ganz vollstindig vollzichen.

II. DER. BRUCH MIT DEM MYTHUS

Sehen wir uns nun nach den Personlichkeiten um, in denen zuerst, zwar noch nich.t. cin
Bruch mit dem Mythus, wohl aber eine Gedankenwelt auftritt, die vom M.ythus_unabhan'g1g
ist, so begegnet uns zunichst die allgemeine Vorsaussetzung, daB vor der mgegthghen Philo-
sophie, welche mit der ionischen Schule beginne, die Gnome das Gewand der \X/ielsha? war, und
daB in dieser Gattung sieben beriihmte Minner besonders grc.)B gewesen seien. Sie Werﬁden
verschieden aufgezihlt. Konstant werden nur Thales, Pittakos, Bias und Solon gen.annt, weniger
konstant Kleobulos von Lindos, der Spartaner Cheilon, Pherekydes, Anacharsis, ja Eplmen%des
u. a.; bestritten wurde durch die spitere Anschauung, welche einen gnomischen Tyrannen nicht
dulden mochte, Periander von Korinth, der griechische Salomo, den man durch den ob_skuren
Malier Myson ersetzte. Im Grunde sind sie vorherrschend Staatsweise. Plut.arch h_at die Ap-
schauung, daB nur Thales iiber das praktische Bediirfnis hinausgegan.gen sel, daj ja zuglelch
Begriinder der ionischen Philosophie gewesen ist und in der herodoteischen Tradltlon mit der
Berechnung einer Sonnenfinsternis und der Teilung des Flusses Halys a¥s_ eine Art Ta.usend.—
kiinstler erscheint; die iibrigen hitten den Namen Weise von der pohtmchfj’n Treﬁ'hchlfelt
her gehabt. Auch ihre Gestalten aber werden von den Griechen ngch halb mythlsch und typ%sch
aufgefalBt; es macht dieser Auffassung nicht das mindeste aus, sic, obwohl sie chronolf)glsch
um mehr als ein Jahrhundert differieren, in Delphi oder Korinth beim Symposion de's Perlaniier
susammenkommen zu lassen, und einen besonderen mythischen Ausdruck findet ihre GroBe
in der Geschichte von dem im Meere aufgefischten goldenen Dreifue, der nach dem Spruche
der Pythia dem Weisesten (nicht dem Frommsten) zu Teil werden so'llte, 1.1nd der darauf von
Thales (oder Bias) aus bei allen anderen die Runde machte, ohne dall 1hn einer behalten hatte.,
bis er schlieBlich dem delphischen oder dem ismenischen Apollo gCWC.lht wurde. In Delphi
waren die ecinzelnen Worte der Sieben in goldenen Buchstaben an die TemPel\yande auf-
geschrieben; wir wiiBten gerne, wann dies geschehen ist, und wie und von Wem.d1es.e im Grunde
schr kecke Reklame zustande gebracht wurde. Die Reste ihrer Gnomen sind in mehreren
Sammlungen enthalten; es sind {ibrigens nicht bloB Gnomen, sor.xdern auch Antwort_en (Apoph-
thegmen) und Anekdoten; unter den kurzen Spriichen, meist ethischen Charakters, sind mehrere

206

Der Bruch mit dem Mythus

juBerst kurze und dunkle die wichtigsten; auch haben sie nicht immer schmeichelhaften In-
halt: hier findet sich das Wort: Die Mehrzahl ist schlecht.

Das Gnomische ist an und fiir sich natiirlich viel ilter, es findet sich schon in Hesiods Werken Das Gromische

und Tagen in groBer Fiille, und anderseits sind die Spartaner mit ihrer lakonischen Brachylogie
auf dem gnomischen Standpunkt stehen geblieben; hier begegnen sich aber auch die Griechen
mit dem Orient, nur daB dieser, Indien ausgenommen, iber die Stufe des Gnomischen (d. h.
des Einzel-Ethischen) und allenfalls noch der Parabel nicht hinausgekommen ist, und daB sich
hier nicht eine Ethik als Ganzes davon hat 16sen lassen.

Parallel mit den sieben Weisen, ihnen gleichzeitig und sich im Einzelfall mit ihnen berithrend,
geht eine andere Reihe von Minnern, die sich schwer unter ein einziges Pridikat fassen lassen:
wir konnten sie vielleicht die wunderlichen Heiligen nennen. Das ganze exzeptionelle speku-
lative Vermdgen der Griechen hatte, wic oben gesagt, unter anderem eine Vorbedingung
an der geringen metaphysischen Haltbarkeit und den zahllosen Inkonsequenzen der Volks-
religion, welche offenbar ungeniigend war, um das Weltall zu erkliren, und zu machtlos, den
Menschen eine Erklirung aufzuzwingen, und auBerdem in keine ethischen Vorschriften aus-
miindete. Uber diese Religion war nicht, wie bei mehreren orientalischen Vélkern, eine priester-
lich systematische Umstiilpung gekommen; derjenige ProzeB, welcher brahmanisches System,
Zarathustra, Moses usw. heiBt, war hier unmdglich oder doch ungeschehen. So konnten
einzelne Hochbegabte der Volksreligion einstweilen mit speziellen Ideen zusetzen, welche an
sich ebenfalls Religion waren und bildlich-mythisch gestaltet wurden; denn man hatte gréBere
Miihe, von der mythischen (und solange einzigen) Ausdrucksweise fiir alles und jegliches
loszukommen, als wir meinen. Es sind das appollinische Minner, die wir so auf eigene Faust
mythologisieren und dann wieder als Konkurrenten der neben ihnen bereits beginnenden
Philosophie sehen, und zwar verbreiten sie einen wunderbaren Glanz um sich durch die Askese,
durch enthusiastische Zustinde des Gemiits, durch liuternde Weihen, welche dem leiden-
schaftlichen Hellas den Trost der Sithnung geben, durch Wundertaten und teilweise durch
die Lehre von der Metempsychose. Von der Tradition aber wurden diese Minner in der Folge
zu Phantasiegestalten aufs bunteste ausgebildet und so selbst wieder mythisch; besonders kénnen
sie selber ihren Leib verlassen.

Zu diesen einzelnen wie Epimenides von Kreta, Aristeas von Prokonnesos und Pherekydes
von Syros, in deren Gestalten sich offenbar die verschiedensten Anschauungen spiegeln, kommt

Die wunder-
lichen Heiligen

nun noch mit den nicht apollinischen, sondern dionysischen Orphikern zum ersten Male eine Die Orphiker

Partei oder Sekte, vielleicht bereits als Ausbeuterin einer Stimmung, wie sie die Genannten
voraussetzen lassen, mit einer von Anfang an filschlich an Orpheus angekniipften Literatur,
mit der Sicherung der Seligkeit durch Weihen, mit einer eigenen Kosmogonie, mit der Askese
und dem Vegetarianismus und mit der neben dem seligen Hades gelehrten Metempsychose.
Mit der letzteren wird wohl auch die Enthaltung vom FleischgenuB in Verbindung zu bringen
sein; das wichtigste ist, daB sie die BuBe ins griechische Leben hineinbringen, das Erdenleben
als einen grabihnlichen Ubergang betrachten (1o owua ofiue) und frei zu werden trachten vom
Kreise der Geburt (xixhog vevéoews); das wahre Leben beginnt fiir sie erst jenseits der Leib-
lichkeit. Das orphische Wesen strebte jedenfalls darauf hin, eine neue, besondere Religion
zu sein; man weil aber nicht, wieweit sein spezieller Inhalt wirklich zur Verbreitung kam.

Von dem mythischen Schimmer, der einen Epimenides und die ihm #hnlichen Wunder- Pythagoras, der
minner umflieBt, hat nun aber nur zu viel der groBe Pythagoras, ja man kann sagen, daf sich Wandersaws

hier der Mythus noch einmal iiber einer historischen Gestalt dicht zusammenschlieBt und sich

207



Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst Der Bruch mit dem Mythus
verzweifelt gegen alles Exakte wehrt. Gerade das Wundersame an Pythagoras stammt aus

relativ alten Quellen: es gab cine alte, angeblich von thm selbst verfai?tbc }Slchrift, in der e: j;r;)lr;
i i 3 heinlich auch von sich behauptete, er ents
ciner Fahrt in den Hades erzihlte und wahrsc . 1 . SEC ;
i i i i bereits als Athalidas, Euphorbos, Hermo
seine sich vier friiherer Menschwerdungen, indem er : . Atha ) ‘
P resisenzen :}fimos und Pyrrhos gelebt habe; auch traute man ihm dtle I[{Jb1qu1tat 21111, gemafdjirir; If;t?qcllrll
i roton gesehen we .
konstanter Aussage an demselben Tage in Metapont un : ‘ : :
SeinLeben und Wahrheit muB er um $70 zu Samos geboren sein; um §32 erschien er in Itaémn,h unc.i s;u;h"[a‘;)ld
“seine Reisen Fillt in das Jahr 497, drei Jahre che zu Kroton die Umgvﬁlzu}?g e'rfollg{te‘, WO u}rch;’l;ten Semg
i tirdi e nac :
icben wurde. Eine glaubwiirdige Tatsache mull auch seine Reis ]
;isgfiilgieeslunter den Koénigen der XXVI. Dynastie, als dort das gr1ech1sr1:<h(.3 ltliaukratl}s1 P;iFa}rlld,
i ¥ i hin, bei aller Leichtigkeit des geschiftlichen
k ar zu oroBes Kunststiick, obschon es immerhin, . i
Fizsn%enverfehrs fiir ihn seine Schwierigkeiten haben mochte, mit ierré %Chfswn 1"xgyptteerr,1
i gl t wird, dal die sogenann
Priester, anzubinden. Aus der Herq_dotstelle, WO ausgesag d, . 1
ki iir;hikrer und Bakchiker in Wahrheit Agypter und Pythagoreer sle1en, 1g\eht _]lf.:dﬁnfal}lls bmr1lt
i i i 3 isches Wesen sich stark geglichen haben,
Sicherheit hervor, daB pythagoreisches und Hgyptisc i ¥
i i i ische Begechung zum Verwechseln #hnlich waren.
wie anderseits orphische und pythagoreisc : : / gt s
lassen wir dahingestellt; es liegt eigentlic
Pythagoras auch nach Babylon gekommen ist, 1 lahingest . i -
lcc)el;n t};iftiger Grund vor, es in Zweifel zu ziehen, und irgendeine Beruhrung mit }ndleg v;llrd
man ja doch anzunchmen haben; seine Metempsychose hat cher ctwas Indlscfhf:; als Asgy;ftlsc es.
igi6 i i haooras den Griechen brachte, ist seine auf diesen eclenwan-
Der religisse  Die Hauptsache nun, die Py-t g deimasine Anig Skl EEEON
Siformer derungsglauben aufgebaute, mit Askese verbundene neue Religior Ethik. .
i igid der in einer Zeit, da die Qual des Daseins
sowohl Philosoph als religidser Reformer gewesen, r ‘ el e
i i ie irdische Existenz als einen Zustand der Bube tur
driickender als friiher empfunden wurde, die ir : A
i h dessen Aufhoren der Mensch nicht als ein
alten Frevel tragen lehrte, einen Zustand, nac : g .
i i i inte — im Grabe liegen, sondern nach einer Liuterung im
stummer Stein — wie Theognis meinte — 1m : e -
its in i Gestaltungen werde wiedergeboren werden. Der romn in,
L e e e g i i Leben die heiligen Gebriuche und
i heimnisvollen Feiern geweiht, durch sein ganzes Leben g i
C.IllJelI;:niZeiebefolgt, kann endlich aus dem Kreise ewigen Werdens und Vetrgeh'ens agss(c{heui;n.
Seine Ethik Zum Leben in dieser Hoffnung leitete Pythagoras seinen Bund an. APch ihm ist, vx{}e ; en Ur—
S hikern, der Leib ein Grab oder ein Gefingnis der Seele, welche hoheren, hlmm. isc 1endl. r};
Eprungs,ist. Ob er gelchrt habe, daB die Seele nach allen Wanderungen durch Leiber endlic

streicheln usw.: hochstwahrscheinlich spricht aus diesen Geschichten die Erinnerung, daB er
in den Tieren Menschenseelen erkannte.

Unsicher ist, ob Pythagoras die Metempsychose, wie die Alten glaubten, von den Orphikern sein Verhittnis
hatte, oder ob vielmehr diese ihm seine Lehre einfach aus den Hinden nahmen. Wir werden 2+ den
vielleicht am besten sagen: die Metempsychose kam und nahm ganz einfach ihren Platz unter b
den Meinungen ein, weil niemand da war, der es ihr hitte wehren kénnen. Jedenfalls aber hat
Pythagoras damit einen solchen Eindruck gemacht, daB die Griechen, wo immer der Unsterb-
lichkeitsglaube einen neuen oder neu scheinenden Aufschwung nahm, sogleich an ihn dachten
und sich z. B. den gewiB schr eigentiimlichen und von griechischer Tradition unabhingigen
Glauben der Geten an das Jenseits dahin zurechtlegten, daB der getische Zamolxis (eigentlich
cin Gott) ein Sklave des Weisen gewesen sein sollte; in seine Heimat zuriickgelangt, habe
dieser seinen Landsleuten einen gliicklichen Zustand nach dem Tode versprochen. Von den
Philosophen vor Plato aber lehrte ganz deutlich und fest die Priiexistenz der Seele und ihre
Bestrafung durch Wanderung (durch Mensch, Tier und Pflanze), wenn er auch sonst nicht
Pythagoreer war, Empedokles von Agrigent, von dem uns das Wort iiberliefert ist: Ich war schon
Midchen und Knabe, Lamm und Vogel und ein Fisch im Meere.

Aus Agypten, dem Lande der Mathematik, zumal der Geometrie, hatte Pythagoras als Mathematische
wichtigsten Gewinn seine mathematischen Kenntnisse mitbringen konnen, und daher stammt Kentnisse
jenes Stiick Wissenschaft, das mit seiner Lehre verbunden war und vermutlich die Anfinge zu

jenen mathematischen und musikalischen Studien enthielt, die spiter den Charakter der pytha-
goreischen Philosophie so wesentlich bestimmten, daf3 der Pythagoreismus zu seiner mathematisch-
musikalischen Weltkonstruktion gelangen konnte und sich nicht, wie die orphische Lehre, in eine
monstrise Theologie verlief. Nun ist die Zahlenlehre, auf die man kam, allerdings ein vielumstrit-
tenes Gebiet, und wie vieles davon dem Meister selber zuzuschreiben ist, ist unsicher; daB er
aber selbst schon die Mathematik zu einer Hauptdisziplin seiner Lehre gemacht hat, geht doch
wohl unwiderleglich aus dem Zeugnisse hervor, das Aristoteles seiner Schule schon fiir die Zeit
vor Empedokles, Demokrit u. a. gibt; was diese bereits so frith iibte, das muB vom Meister
herstammen. ;

Es will uns scheinen, daB dieser Mann auf dem Gebiete der Zahl absichtlich verschiedene Die
Dinge mit einander vermischte. Die Zahlen miissen bei ihm als Gleichnisse von Kriften, die Zehleniehre

sum Lohne aufhéren diirfe zu sein, oder daB sie (wie dies jedenfalls Platos un<(11 schon de;rEI;EE;
dokles Hoffaung war) in die Gottheit werdg aufgenommen \?Yerdgni wir dunsl f::ere ey
ausdriicklich gesagt, aber mit ihrer unsterblichen NaFur vertrigt sic 1Bnurd as ael:) er de; e
Konsequenz der Anschauung, dafB die Seele zur Strafe im Lelbe sei, mu 1te ann g
danke sein, daB sie darin auszuhalten habe, bis die Gottheit selbc;r sie er o}ie, wofer pycs
mehrerem und groBerem Jammer verfallen wolle; daher denn bei 'den fyt z}goree}rl? i
vor dem Selbstmorde und das bereitwillige Ab\.?vart.en des Todes im Alter emgezc a}r1 i ]hm

Wie sich in seinem Inneren die Vergangenheit spiegelte, gnd.welche Verwan ;sc afte 942
da winken mochten, kénnen wir nicht Wissep, und darurr‘l' ist jenem alten Bc}:lmc t vc()in ieenso
Erinnerung an viermalige Priexistenz nicht _]edf.: Glaubwu;d1gke1t gbiuspg:f ‘cniliuﬁ : relan :
steht es mit den Sagen von seiner Gewalt iil?er Tlfzre: mit ciner daun'lsc. CE a{;fmld.e i };C;t_
Zeit Zwiesprache, und friedlich zog sie von ihm Wlede'r weg in den heimisc en Wald; ’; Il) i
voller Stier, mit dem er vertraut gewesen, Wurd"e bis ins .hochst.e Alter énl.elgen_l . e;ofl pra
Tarent gepflegt; ein Adler schwebte aus den Liiften zu ihm nieder und lieh sic

208

Zahlenverhiltnisse als Gleichnisse von Gedanken aufgefaBBt werden. An Einheit und Vielheit,
an Grad und Ungrad, an die heilige Vier im Verhiltnis zur heiligen Zehn (1+42+43+4=10)
kniipfte er wohl einzelne Gedanken an und zog seine Zuhsrer von diesen Dingen plétzlich
ins Erhabene. Und neben der moralischen hat die Lehre auch ihre isthetische Seite: der Kreis
wird als schénste Figur, die Kugel als schénster Korper erklirt und deshalb der Erde die Form
einer Kugel zugesprochen, was fiir jene Zeit, da man die Erde bald als Ellipse, bald als runde
Scheibe betrachtete, etwas heiBen will. Des ferneren werden die Téne fiir Zahlen erklirt und
umgekehrt, so daB die Zahl auch als die Basis der Musik erscheint, und endlich haben die Ele-
mente selbst ihre Vorbilder in bestimmten Kérpern: das Feuer in der Pyramide, die Luft im
Ikosaeder usw. Man denke sich, bis zu welchem Grade diese Auseinanderlegung der sittlichen,
intellektuellen und materiellen Welt in Zahlen das ganze hellenische Leben aus den Angeln
heben muBte; diese Richtung ging aber auch auf die Spiteren tiber: Geometrie und Arithmetik
sind die Handhaben (Aafai) alles Wissens geblieben.

Dies alles aber diente nur als Unterbau fiir das eigentliche Lehrgebiude vom Weltganzen DieKosmologie

(Kosmos). Es wird den unverginglichen Ruhm, sei es des Pythagoras selbst oder seiner Schule

14 Burckhardt, Griechische Kultur 209



Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst
Der Bruch mit dem Mythus

welche er 1m Hade§ mit den hirtesten Strafen belegt geschen, Homer und Hesiod. DaB er ab
anw?ﬁndigtterp c1rlle groﬁ(e; Meinuﬁg hegte, beweist seine schéne Ansicht dber das Ge?;e?:
in niemals den Gottern 1 1 ;
|l e e s e ey
Durch seine Metempsychose mochte Pythagoras zu Kroton und Metapont mit dem bisherigen
prachtv.c.ﬂlen Totenkult und dem damit verbundenen massiven Aberglauben von Totg HES
beschworungen und Spukgeschichten in Konflikt kommen. Er hatte hier reinigend zu wirkin-
und er tat dies slurch den Kult, den er einfiihrte, und der einen weit ruhigeregn Charakter ?’
manche Gottesdlenste des damaligen Griechenlands wird gehabt haben. Einen Kult sowi b
umstéindl%che Lehre zog schon die Metempsychose nach sich. . e AR
Das"vvlchtlgst.e wire aber nun, zu wissen, wie die mit der Metempsychose verbundene neue Die Ethi
und hohere Ethik lautete. Mit dem Verbote der Tiernahrung wird es nicht sein Bewend el
geha}?t hab‘en, obwohl der Vegetarianismus in der Lehre alt und darauf begriindet sein dl'irfte;1
daB im Tler§ eine chemalige Menschenseele ihr Tierleben durchdulden muf3 Tatséichlich’
herrsshten bei den Pythagoreern des IV. Jahrhunderts eine Menge Abstinenzer; und andere
Gebriuche, deren Befolgung Anspruch auf besseres Ergehen nach dem Tode verlieh; auch ihre
besor}dere Trachtlhatten sie. Indes ist die Askese, soweit sie geboten war, viel heller ll;ld heitere
als .dle der Orp}.nker, nicht eine solche fiir anbriichige Gewissen, satidem eine solche fir diz
R.eu}en zum Reinbleiben. Thr Zweck war nur, den Menschen in einer Stimmung zu erhalten
die 'Jhn hoherer Menschwerdung wiirdig mache; darum war z. B. dem engere;gl Anhan, dexZ
Wein dur'chaus untersagt, damit die Seele von unfreien Erschiitterungen geschiitzt Wéireg Als
(Slic:l;[istle.nil (ies \];)ythaggreiscgen Lebens aber ist die unverbriichliche Eidtreue und ihre F;)lge
ichste Vermeidun i ir ei i inei ,
Gassengherum]ief, = gangz efi:; e]rilliesz it; ‘betrachten, fir eine Zeit, da der Meineid auf allen
di(Xenjl Pytiagoras dprch die Stidte zog, so ging, wie h§chst bezeichnend berichtet wird, Einflug auf die
Rede, er komme nicht, um zu lehren, sondern um zu heilen, und es muB sich denn auch in Halioten-
weiten KFe1se¥1 ein wahrer Zustand der Erweckung geltend gemacht haben. In einer Gesell .
schaft, wie die der unteritalischen Hellenenstidte war, wo Reichtum un.d ippiges Ll: \
herrsc.hten und die Edeltrefflichen fiir den Krieg und die Waffen, den Ringplatz ullsllc)l Bt Sttz etfl
als9 fiir das Agonistische im weitesten Sinne des Wortes lebten, warnte er vor der Ruhmsuzﬁt’
weil, Wefi der-n Ruflme nachjage, fiir die Knechtschaft bestimmt sei, und verachtete den Reich—’
;Eum. Und 1seme Jiinger machten mit dem, was der auBerordentliche Mann gepredigt hatte
mst und legten ihre Hz%bc zusammen, um in einer jener Giitergemeinschaften zu leben dic
rliur in Zeiten groBer .rehgitiser Aufregung unter dem EinfluB einer hohen Stimmun vo,rzu—
ommen pflegten. Politischer Reformer dagegen ist er erst in einer relativ spiten Alflgffassun
ig)evx}zlorden, welche d"er Reﬂe.x der wirklichen politischen Bestrebungen spiterer, weltliche%
A}Sflt:( Catli(ztrjz: :gﬁ,ﬂz&;l;rend d;)e1 andzre Paitei im Bunde mit den Orphikern ein abergliubiges
\ske ; von Plato, dem iltesten Zeuge i i i i
timlichen Weise des Privatlebens bezeichnet und alglsclilr"ﬁzzlriihel;zsrdzlrsl SSttl:-;:;m?ner elgen(i
Gesetzgebern wie Solon und Charondas unterschieden. i
Stein%eisn W;lrl;d;inc 1(jtl:e Py}:hagl(i)r}eler doch eine E}ruppc, welche den iibrigen Griechen in den wichtig- wesen der
Sonderlicikeit 5 gle r zclgbc 3 un‘d man diirfte fragen, ob in einer griechischen Polis die Ab- Pythagoreer
- Meist.er §hr1vatllf: c.:ns nicht von §elbst ctwas Politisches werden muBte, auch wenn
5 A es nicht wollte; hatte doch dl.es.er Polis zuvor alles gehort, bis dieser Mann aus
amos kam und ihr die Alleinherrschaft streitig machte. So erkliren sich die politischen Krisen,

bilden, daB hier zuerst die Erde aus dem Zentrum des Weltsystems weggewiesen wurde.
Mochte man dabei immerhin zunichst auf die Wahnvorstellungen von einer Gegenerde und
cinem Zentralfeuer geraten, von hier aus konnte man doch schlieBlich zur Drehung der Erde
um ihre Achse gelangen. '
seine  Dem Pythagoreismus gebiihrt auch der Ruhm, die menschliche Seele durch die frihste
Seclenlehre ngychologische Distinktion in Intellekt, Leidenschaften, Vernunft eingeteilt zu haben, wovon
die beiden ersten auch das Tier besitzt, wihrend die Vernunft nur den Menschen eignet. Auch
bei dieser Seelenlehre gelangt man iibrigens nicht zur wiinschbaren Klarheit dariiber, was dem
Meister und was den Schiilern angehort.
Teimahme  Wire diese Lehre nun bloBe Philosophie gewesen, so hitte die Frau keinen Anteil daran gehabrt,
von Frauen wvo wohl davon ausgeschlossen worden. Statt dessen finden wir auch Pythagoreerinnen, z. B.
Theano, die Gattin, und Damo, die Tochter des Meisters, die fiir die hdchsten wissenschaft-
lichen Probleme reges Interesse zeigen; auch wuBte es die Gemeinde der Frauen, die sich bald
nach seinem Auftreten um ihn scharten, durchzusetzen, daB die Buhlerinnen entfernt wurden.
Wenn nicht alles triigt, so war es die Lehre von der Seelenwanderung, wodurch die Gleich-
heit der Geschlechter im edelsten Sinne hergestellt wurde; zugleich mag der Weise in den
Frauen die Miitter der kommenden Geschlechter geehrt haben.
pythagoras  Die Persdnlichkeit des Pythagoras muB, soweit sie sich aus der mythischen Umbhiillung
Personlichkeit opraten 1:iBt, etwas hochst Feierliches, Apollinisches an sich gehabt haben. Majestitischen
* Anschens, mit herrlichem Antlitz und wallenden Locken, in weiBe Gewinder gehiillt, trat er
auf. Dabei leuchtete aus seinem Wesen eine milde Freundlichkeit ohne jede miirrische Zutat. Zu
wenigen redete er erst, dann sammelte er mehrere um sich, und bald lauschte seinen Worten
cine ganze Stadt. Vor allem zeigte seine Methode eine genaue Uberlegung. Wenn die Tradition
erzihlt, seine Schiiler hitten ihn wihrend der ersten fiinf Jahre des Unterrichts nicht zu Gesicht
bekommen, so muB dies wohl so verstanden werden, daB er in einer Art Vorschule nur seine
schon weiter gebildeten Jiinger als Lehrer verwandte. Bei diesen Schiilern ging die Autoritit
des Meisters iiber alles, und wenn etwas eingeftihrt wurde mit dem Wort: Er selbst hat es gesagt,
so bedurfte es nicht weiterer Beweise. Echt mdchte die Uberlieferung iiber seinen eigenen
Autorititston sein. Schriftliches gab er nimlich nicht von sich, aber er pflegte etwa eine Lehre
mit den Worten einzufihren: Bei der Luft, die ich atme, bei dem Wasser, das ich trinke, werde
ich keine Anfechtung dessen, was ich sage, dulden. Damit wollte er andeuten, daB seinem An-
hange Schweigen, Nachdenken und innere Sammlung in erster Linie not tue. Wenn es heiBt,
die Lehre sei geheim gehalten worden, so haben wir dies hdchstens relativ zu verstehen. Ganz
6ffentlich wurde jedenfalls die Seelenwanderung und die pythagoreische Ethik gelehrt. Dagegen
wurde moglicherweise die wissenschaftliche Lehre geheim gehalten, nicht weil Pythagoras
das Wissen der Welt fiir unzutriglich hielt, sondern weil er damit die Wiinschbarkeit einer
behutsamen, ganz allmzhlichen Tradition andeuten und ein mutwilliges Vorwegnehmen der
Resultate hindern wollte. Aus diesem Grunde bediente sich die Schule, um die Dinge nicht
allzu 6 entlich werden zu lassen, einer eigenen Mitteilungsweise, die unvermeidlich symbolisch
und sehr feierlich war.
Verhilmis zar Mt seiner Lehre war Pythagoras insofern nicht heterodox, als er dem Gétterglauben nicht
Volksreligion widersprach. Doch geniigte thm die alte Religion nicht; denn nicht nur war sie nicht imstande,
das Weltgeheimnis zu erkliren, sondern die meisten Gotter erholten sich nie mehr von den
Unwiirdigkeiten, welche ihnen die Dichtkunst, in erster Linie die homerische Ilias, aufgebiirdet.
Ihm blieb unter solchen Umstinden nur ein Protest des Abscheus; er nannte unter denjenigen,

210 4%
211




Bruch mit dem
Mythus durch
die Physik

Diemilesischen
Philosophen
und Heraklit

Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

welche erst zu seiner Umsiedlung von Kroton nach Metapont und dann nach seinem, wie es
scheint, friedlichen Ende zu den schrecklichsten Exekutionen gegen seinen Anhang gefiihrt
haben.

Seiner Schule aber wird es ewig zum Ruhme gereichen, daB sie der fritheste vollig freie
Verein ist, welcher zugleich religiss, ethisch und wissenschaftlich war. Als innig verbundene
Gesamtheit sind die Pythagoreer etwas anderes als Ionier und Eleaten. Man weiB, mit welcher
Aufopferungsfihigkeit sie einander halfen, wie man weite Reisen nicht scheute, um der Toten-
feier eines verstorbenen Bruders beizuwohnen, den man oft nicht einmal persdnlich kannte.
Unser Staunen wichst, wenn wir mitansehen, wie die Wirkungen dieser Lehre sich noch zwei
Jahrhunderte nach dem Tode des Meisters frisch erhielten. Solche Wirkungen aber konnte
Pythagoras nur hinterlassen, wenn er eine groBe religiése Tatsache war.

Nun aber kam die Zeit, da das griechische Denken sich zu vélliger Unabhingigkeit durch-
ringen sollte, die Zeit der eigentlichen Philosophie in ihren drei nach der Physik, der Ethik
und der Dialektik zu benennenden Epochen, von denen freilich die beiden letzten die erste
mitnehmen und weiterpflegen muBten.

Mit der Physik, d. h. mit der Lehre vom Weltgebiude, fiihrte sie sich trotz alles Wider-
standes ein; dies ist der Bruch mit dem Mythus; hier war jedermann wiBbegierig.

Allmihlich aber entdeckte auch die Nation in sich die Krifte des allgemeinen Risonne-
ments, und da traten Ethik und Dialektik cin. Aber die Moglichkeit einer Philosophie ergab
sich nur durch die Physik, mit welcher, wie gesagt, der Anfang gemacht wurde.

Wihrend iiber das Woher und Wie aller Dinge bei den meisten Vélkern bereits die Re-
ligionen eine feststchende Lehre enthielten, hatten die Griechen, sobald sie ihren Mythus durch-
brachen und sich iiber kosmogonisches Stammeln hinwegsetzten, volle Freiheit, sich nach
Prinzipien der Dinge (épxai) umzuschen. Thales fand den Grundstoff im Wasser, Anaxi-
mander im Unbegrenzten (&mepov), in dessen Mitte die Erde sich als eine schwebende
Kugel hilt, Anaximenes in der Luft, worin sich die Gestirne nicht wie eine Decke {iiber
der Erde, sondern um die Erde bewegen. Auf die drei Milesier aber folgt als bei weitem
die bedeutendste Gestalt dieses Kreises Heraklit von Ephesos. Das Altertum war iber seine
GroBe einig, so dunkel ihm seine Schriften waren, aus deren immer von neuem anregenden

Fragmenten auch heute noch die allerverschiedensten Konsequenzen gezogen werden konnen.
Dieser bedarf, um das Universum, wie er dies bereits tut, als ProzeB des Werdens auffassen
zu kénnen, des ruhelosen Feuers als Symbols des sich ewig Erneuernden. Nach ihm ist alles in
bestindigem Flusse und ewiger Umbildung, und der Vater aller Dinge ist der Kampf. In seinen
Konsequenzen ging er so weit, daB er periodische Weltbrinde annahm; ibethaupt sprach er
eine Anzahl groBer und kithner Ideen zuerst aus, darunter die von der Unzuverlissigkeit
der Sinneswahrnehmung. Wir finden auch bei ihm einen ausgesprochenen HaB gegen Homer
und seine Gotterwelt und die friiheste heftige Abwendung des Philosophen von der konkreten
Polis; er hat es mit den groBen Problemen und nicht mehr mit der einzelnen Stadt zu tun und

ist schon Weltbiirger.

Dic Eleaten Und den Toniern des Stammlandes stehen die Eleaten: Xenophanes, Parmenides und Zenon

gegeniiber mit dem Satze, alles sei eins und dies eine sei Gott, und mit threr Definition des Seins.
Sie sind auf einem vielleicht schon pantheistischen Wege und protestieren wie Heraklit gegen
die Volksreligion, weil sie das gottliche Wesen in seiner Reinheit zu erfassen trachten. Wie
die ionische, so zeigt auch ihre Schule ein vollig freies Streben und Forschen; der freie Gedanke
wird aus eigenem Bediirfnis zur Lehre, und Lehrer und Zuhorer sind entweder reich genug

212

Der Bruch mit dem Mythus

oder durch Einfachheit des Lebens unabbinei , so daB sie sich i 6llie hi
geben vermdgen. Schon in dieser Zeit aber he%r%cht unter densliil}h;}sl;;ieio;sfﬁ? z%:311‘;(e,)ilhg e
Mochte. man nun aber von einem materiellen Grundstoffe oder von der Bgewe e -
von der Einheit des vielen oder, wie die Pythagoreer, von der Zahl oder, wie Dergullzg',
den_Atomen ausgehen, in jedem Falle waren diese Systeme nicht bloBe K’ommentar: th, i
Religion, son<':lern sﬂbstfindige Schépfungen. Diese physikalischen Entdeckungen und Ahg s,
ohne al.len priesterlichen Zwang und AnlaB sind die erste von der Religior% wesentlich uf{1 Sy
von Pr%vatleuten getragene Regung des Denkens und Forschens. Dieses Wissen braucht réli
auch plcht mehr in Ritus und Mythus zu kleiden (wenngleich abstrakte Micht ; IEIICB
?gcilelll;lebe S/GTK(;\gI und qzl}\ia) bei Empedokles noch immer ein Stiick Mythus smd)'ed‘i?elonigc‘:r
von der Natur nfpi ploews), weil die Stunde dazu gekommen ist. Als Au;
%e;nrﬁlvilsit::elfgﬁin:; ételch an }?X/elit}l:uncg{e und f;rleierem Weltleben und selber vonglir;z%cs)ilil;ll;
A € sie schon ihre Heimat dazu i i 1910
fangenheit sehr reduziert war, und ihnlich standen 311']; elg)eirrll:gclin iiesz%’gEVglfii}ian;%mSC i

nocherlli 11r;unU gleich ('il"hales laut Aristoteles sagte, alles sei von Gottern erfiillt, so beweist dies Villige Ui
e ) A ai 9 . . e
terordnung unter die Volksreligion; die #ltesten Ionier, welche laut Aristoteles *bhingigkeit

gl;slsivine b_ewegegdti\I Ursache )Von ihrem Urstoffe unterschieden (denn Anaxagoras mit seinem
ar eine groie Neuerung), sind so voraussetzungslos verfahren als mdelich : wi inei
sie in ihren Annahmen waren, zei i i i Sl o e o
: , zeigt z. B. die Erklirung, die Anax der fiir di

i - . d g imander fiir die Entstehun
it gab, indem er ein allmihliches Heranreifen u. a. vom Fisch zum Menschen
. U}lierhellupt ist schf)n .die groBe Verschiedenheit der Resultate bei den Ioniern ein echtes
Helc kell;l ir Un:ftbhang_lgkelt; so schon bei den drei aufeinanderfolgenden Milesiern; von

era 12 aber erd, wie gesagt, bereits der Sinneswahrnehmung die Glaubwﬁrdigkei’t ab-
gesprochen, weil sowohl das schauende Subjekt als das Objekt in stetem Flusse begriffen sei

E:;Z&‘();Ea;d Cgutr einsen sonstigen Hall war, besonders wegen Einflusses auf die Staatsminner des
rtes. 5o zuerst von seiten der Feinde des Perikle An il di
die Sonne fiir einen Stein oder eine f i A e
. cuerdurchgliihte Metallmasse, den Mond fiir ei

I::;usgege‘blcl:n, Opfirzelghen n:itltiirlich erklirt, die homerischen Mythen moralisch ungrdfemééltatie
amen allegorisch gedeutet hatte. Er kam mit Miihe frei, muBte Ath %
Lampsakos. Und doch hatte er den Beori i e e
' : griff des Geistes (voig) in die Philosophie eingefiihrt

obschon nur als Urimpuls, indem er den Rest der Naturgeschichte tiberlieB. —PProtagongsu dreli

_"l’ ;l? sin};z’uoder nicht sind, qurde von den Athenern (411) verbannt, und seine Biicher, die er

111121 : }fcll‘;: c;i.useli? odlzr sc?lbls)t 11“1(11 Lykeion vorgelesen oder hatte vorlesen lassen, wurden ver,brannt

er Herold sie bei den Besitzern zusammengesucht. Weiter i , i Di :

: . A ging man bei Diagoras,

gz:thv‘iil;nil ntotch d;:r besoncflierg Ums:land hinzukam, daB er die (eleusinisc%en) Mysterie§ auss—
atte: als er entfloh, wurde der Preis von einem Talent auf sej

: . : - der uf seinen Kopf gesetzt;

iidi st;rb 1\6/;', wie es sd-lemt, unbehelligt in Korinth. Auch Diogenes von Apollorfia gder da

X kr e; as ) cer Wersle einst ganz aus.trocknen, muBte sein Leben durch die Flucht rett’en. Von

- ré' es sod spater die R_edc sein. Die ganze athenische Demokratie war tiberhaupt in Sachen

r; o{’ter der Philosophie gegeniiber héchst konservativ, wihrend sie dieselben der Komodie

preisgab, und zumal konnte seit dem auf den Antrag des Diopeithes 432 v. Chr. gefaBten Be-

213

oder Freiheit yon
von der Religion

seine Rede ijber die Gé i i i Gt ™"
Gatter mit den Worten angehoben hatte : Der Gtter wegen kann ich nicht wissen, die Gotter



Polemik gegen
die Dichter

Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

schlusse, wonach gegen alle, die nicht an Gétter glaubten oder die Erscheinungen der Natur zu er-
kliren versuchten, offentliche Anklage erhoben werden sollte, alle Naturforschung in Athen
nur heimlich betricben werden. Allein im groBen und ganzen war gar nicht mehr gegen die
Philosophie aufzukommen. Schon Xenophanes verteidigte den ihm eigenen neuen Gottesbegriff,
sein All-Eins (&v xoi mdv), gegen die polytheistische und anthropomorphistische Volksreligion
mit dem Satze: Die Lowen wiirden, wenn sie malen konnten, auch die Gotter léwenartig abbilden.
Und Demokrit konnte die Volksgdtter leugnen, alles Geschehen aus der Notwendigkeit her-
leiten (die freilich im Grunde nicht schlimmer war als das Schicksal des Volksglaubens) und
als Ziel des Lebens die durch Furcht und Aberglauben unerschiitterte Seelenruhe (edBupia,
eveotd) erkliren; die von ihm ausgehende atomistische Schule bereitete die der Skeptiker und
Epikur vor. Mochte nun auch das Gerede iiber solche Dinge, wie die Wolken des Aristophanes
bis zum UberdruB zeigen, in Athen noch so sehr die Luft erfiillen, so schadete dies der Philo-
sophie nicht viel. Denn einmal hatte die bestindige Gefahr fiir Leben und Habe, welche von
den Sykophanten drohte, das Leben aller Hoherstehenden ohnehin viel gefihrdeter gemacht,
als es heute ist, und da man den Tod nicht so sehr fiirchtete, fiirchtete man auch die Asebie-
prozesse offenbar nicht so sehr, und sodann driickten sich auch die meisten um die Gefahren
der Asebie herum, so gut sie konnten, wie denn bekanntlich Epikur in charmanter Weise zwar
nicht die Gotter, wohl aber deren Weltregierung leugnete.

Ubrigens sollte die griechische Philosophie mit all der Unabhiingigkeit von der Volksreligion
(a potiori genommen) erst nicht beim Atheismus, sondern beim Monotheismus anlangen und
am Ende ihres Kreislaufes, im Neuplatonismus, zur Religion werden.

Fast noch mehr aber als die Polemik gegen die Gotter will die Polemik gegen Homer und
Hesiod, also gegen die groBe Voraussetzung aller griechischen Existenz und Bildung sagen.
Aber freilich schon von Pythagoras an geschah diese Opposition meist im Namen einer groBeren
Ehrfurcht vor den Gottern, deren Dienst die Pythagoreer mit scharfer Religiositit beobachteten,
wie ja auch ihre Ethik auf religidser Grundlage erbaut war, ganz als ob man die Vielheit der
Gétter beibehalten und daneben den Einzelmythus opfern konnte. Wihrend Pythagoras die
Peinigungen der Dichter im Hades geschen haben wollte, sagte Heraklit, Homer (wie auch
Archilochos) verdiene aus den Dichterwettkimpfen verstoBen und gepeitscht zu werden, und
Xenophanes, der iibrigens den Mythus im Namen eines fast pantheistischen Begriffes bekimpfte,
schrieb Elegien und Iamben gegen Homer und Hesiod, worin er ihnen das iiber die Gotter Ge-
sagte vorwarf. Am bekanntesten ist die Behandlung, welche Plato in seinem Werke vom Staate
den Dichtern angedeihen 1iBt; Spitere wollten darin cinen entschiedenen Neid gegen Homer
erkennen; eine spezielle Quelle seines MiBverhiltnisses zum Mythus diirfte darin zu suchen
sein, daB er selbst die tragische Poesie, wie Sokrates die Bildhauerei, aufgegeben hatte.

Uberall mochte nun der Bruch der Denkenden mit dem Mythus begonnen haben, und an

die Physik hitte sich die Ethik und Dialektik rein durch die Philosophie anreihen konnen, da’

trat als neue Erscheinung die Sophistik zwischen hinein. Als sozialer Erscheinung wire ihr
cine besondere kulturhistorische Betrachtung zu widmen; hier mdge kurz auf ihre Stellung
im hellenischen Denk- und WissensprozeB hingewiesen werden.

Die Sophisten  Die Sophisten waren eine schr ernstliche Konkurrenz fiir die Philosophen, und wo man

diese hort, steht es deshalb sehr schlecht um sie; aber wir miissen es wagen, dem gewdhnlichen
Vorurteile entgegenzutreten. Nach Athen kamen sie simtlich von auswirts: Protagoras aus
Abdera, Gorgias aus Leontini, Hippias aus Elis, Prodikos aus Keos. Sie machten das michtigste
Aufsehen, sprachen an Festen, entziickten die ganze Nation, ernteten die groBten Ehren und

214

Der Bruch mit dem Mythus

lieBen sich hoch bezahlen. Und das eben konnten die Philosophen nicht begreifen, daB sie trotz
ihres Honorarnehmens solchen Anklang fanden; wir kénnten es uns schon da;aus erkliren
daB der gewdhnliche Mensch nach dem Rezept der Klugheit das, was er bezahlen muB héher,
schitzt, als was er umsonst bekommt. Sie setzten sich nun in Athen fest. und die allérnam—
haftesten Leute, Minner wie Perikles und Thukydides, begaben sich in ihre Schule und nahmen
'1hre Lc_ihr.en an, ein effectus, der denn doch eine causa voraussetzt. Diese wird ja nicht nur in
ihrer s_1tthchen Indifferenz bestanden haben. Freilich sollen sie, indem sie die Lehre aufbrachten
daB nichts an und fiir sich, sondern alles nur nach Meinung und Ubereinkunft (562 xa vépw),
gut und‘ bsse sei, und daB es tiber alle Dinge ein Pro und ein Contra (d0o Aéyoug) ' ebe urlld
m.dem sie auch in religiser Bezichung nicht blo§ Skeptiker, sondern geradezu Leu %r w’aren
die Athcner zu allen méglichen Verkehrtheiten verfiihrt haben. Indes erlauben Wit%rnuns zu be—’
zxfrelfeln, c'laB Leute wie die Sophisten eine solche Gesinnungsweise in weiten Kreisen schaffen
konnen; v1elm(?hr war diese lingst vorhanden, und sie gaben dafiir hchstens die Formel her
Dagegen war ein hochst ersehnter Artikel, den sie vertraten, die methodisch ausgebildete Rede-.
kunst, del'ren Ausbildung freilich im Zusammenhange mit der Lehre von der Subjektivitit aller
Erkenntms.und dem Anheimgeben aller Dinge an die Uberredung stand. Ferner waren sie
trotzdem sie nur ein Vorstellen, kein objektiv wahres Erkennen anerkannten, doch mit der;
kurrenten philosophischen Problemen vertraut; ihre Dialektik, in der die (d’en Eleaten ab-
geborgten) F?ngschlﬁsse eine groBe Rolle spiclten, mochte wohl eine geistige Gymnastik sein
und wenn es ihrer formalen Bildung auch an Tiefe gebrach und sie nicht den Anspruch erhcbeli
kopnten, ‘dle Menschen besser zu machen, so brachten sie ihnen doch Kenntnisse und Fertio-
keiten bei, 1.1nd fiir diese war man ihnen iuBerst dankbar. Hippias konnte sich als eine Art vfn
epzyklopiidmchem Alleskdnner ausgeben, indem er in Olympia in einer Tracht auftrat, in der
b}s auf den selbstgeschnittenen Stein des Siegelringes alles von seiner Hand verfertig’;t war;
die Hauptsache aber war das viele positive Wissen, womit sie einer Zeit entgegenkamen e
wenige Biicher und einen groBen Wissenstrieb besaB. Wenn wir uns in diese Zeit S
SO Werflen wir es leichter verstechen, daB sie eine ihnliche Wirkung wie die italienischen’
Humanlstcn hz}ben konnten. Sie hatten ihre Lehre vom Weltgebiude (idéa t00 k60pov) und
ihre Astronomie, sie besaBen geometrisches Wissen, wodurch sie es bis zur Verfertigung von
Landkartep brachten, sie erklirten Dichter, sie lehrten die Musik, sie verstanden sich auf die
Grammatik, Hippias behandelte die mnemotechnische Wissenschaft; ferner waren Geschichte
und Arch'éiologie, die Lehre von den Gattungen der Poleis, d. h. eine vergleichende Verfassungs-
kundez die 'VViI' als Vorarbeit zur Politik des Aristoteles betrachten kénnen, die Kunde der
Kolonien, die Rechtskunde, die Haus- und Staatsverwaltung in den Kreis ihr’er Erorterungen
gezogen. Kurz, wenn auch die beriihmte Aufforderung des Gorgias, ihm Fragen beliebiger
Art vorzulegen (das mpoBdMhere), sich auf logische Operation beziehen und nicht den Sinn

- haben sollte, als hiitte sich der Sophist alle Fragen aus allen Wissensgebieten zu beantworten

%xe/trﬁilt’ J(;filenjalls war hier eine Fiille von Kenntnissen vorhanden, womit die Sophisten eine

e . . = ; el x

heueni;sizh urL f damcalhlge Hell'as sein konnFen, sie waren ein unvermeidliches Element im
en Leben und lassen sich deshalb nicht so herunterdingen, wie schon geschehen ist.

III. DIE REDEKUNST

Ihre Lehren
und Leistungen

Von der Sophistik zweigt die Redekunst ab, eine Erscheinung, die wir kurz im Zusammen- Fsrderung

hange betrachten wollen, che wir uns wieder den Philosophen zuwenden. Auch hier miissen d4reh die
Sprache

215



Geltendmachen
des Plausiblen

Entwicklung
in Sizilien

Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

wir vor allem an die enorme Kraft und Gefiigigkeit der griechischen Sprache fiir die Ver-
deutlichung alles dessen, was man anderen zu sagen und beizubringen hat, erinnern, die hierin
z. B. zum Hebriischen in einem so sprechenden Gegensatze steht, und ferner an das groBe
Fordernis, das die Beredsamkeit an der Fiille von Anlissen im tiglichen, 6rtlichen, kriegerischen
Leben hatte. Hier fehlen uns die Parallelen.

Dagegen ist uns Homer erhalten. Die Reden seiner Gotter und Menschen haben die Form
einer hochsten natiirlichen Kraft und Schénheit und sind doch wohl am Ende nur denk-
bar bei einer schon groBen willentlichen Ausbildung in der Polis. Das heiBt: es gab schon
damals ein Medium, wo auf Erreichung von Zwecken durch Rede und Gegenrede alles
ankam und ein michtiger Agon hierfiir in vollem Gange war, und dieser mag es gewesen
sein, welcher die Menschen zwang, sich tiber die Mittel des Redesieges die frithste Rechen-
schaft zu geben.

Eine groBe Hauptsache ist nun freilich von Anfang an zu konstatieren: Ganz gewiB ist die
Redekunst mit dem Volksversammlungs-Betrieb, in den sie gesetzt wurde, eine Konkurrenz
des Denkens, Wissens und Forschens gewesen. Auch die Philosophen mégen sich von Anfang
an der Konkurrenz bewuBt gewesen sein, und das Kliigste war dann, wenn sie mithielten,
wie Aristoteles, welcher der Rhetorik einen groBen Teil seines kostbaren Daseins gewidmet
hat und ihr groBter Ergriinder wurde.

Die Quellen nun, die uns fiir die Betrachtung des gewaltigen Phinomens zu Gebote stehen,
sind vor allem die erhaltenen Reden selbst. Sodann ist, was die Entwicklungsgeschichte der
Beredsamkeit betrifft, der wichtigste Gewihrsmann Cicero im Brutus und im Orator; der-
selbe hat aus guten Quellen und aus seiner eigenen griechischen Schule genaue Kunde gehabt.
Von den Lehrgebiuden (téxvar), deren es Hunderte gegeben hat, da fast jeder Philosoph eines
hinterlieB, haben wir vor allem die Rhetorik des Aristoteles und die Rhetorica ad Alexandrum
tibrig. Ferner ist auf die von Walz und von Spengel herausgegebenen Rhetores Graeci zu ver-
weisen. Eine moderne Darstellung, in der das gesamte Material verarbeitet ist, ist Die attische
Beredsamkeit von F. BlaB.

Das Ziel dieser kiinstlerisch ausgebildeten Beredsamkeit, die es mit einem des Lesens noch
wenig gewdhnten, aber durch seine Gewdhnung an Volksversammlung und Gericht (ékkAnoidZewv
kai dikdZewv) sehr horbegierig gewordenen Volke zu tun hat, ist das Geltendmachen des Plausibeln
(eikog). Ein kostbares Gestindnis bei Aristophanes lautet: Durch Reden wird der Geist beschwingt
und der Mensch gehoben; am allersprechendsten aber zeigt uns diese Macht des Redegeistes
eine Anekdote aus dem Leben des Antiphon. Dieser soll in Korinth, wo er sich offenbar als
Verbannter aufhielt, eine Trostbude eréffnet haben mit der Aufschrift: er kénne die Betriibten
durch Reden heilen. Wenn die Leute dann kamen, horchte er sie aus, wo es ihnen fehlte, und
redete ihnen dann durch seine trauerstillenden Vortrige das Ungliick aus. Man frage sich, wem
in unserer Zeit ein solcher Gedanke kommen ké&nnte.

Erst an die Entwicklung des demokratischen Gerichtswesens und den habituellen AnlaBl zum
Reden, den dieses bot, konnte sich eine systematische und theoretische Kunst schlieBen, und
dies soll nach iibereinstimmender Aussage zuerst in Sizilien geschehen sein, als nach Vertreibung
der Tyrannen beim Aufschwunge der Demokratie eine Menge privatrechtlicher Forderungen
geltend gemacht wurde, welche durch Gewalt seit langer Zeit zuriickgedringt waren.

Wie weit als Erfinder dieser neuen Redekunst der Philosoph Empedokles in Betracht kommen
kann, lassen wir dahingestellt; sicher war in dieser Zeit Korax von Syrakus, der schon bei
Hieron viel gegolten, als Volksredner und Anwalt vor Gericht angesehen. Und nun wird die

216

Die Redekunst

siz.ilische Beredsamkeit durch den bereits unter den Sophisten erwihnten Gorgias von Leontini Beredsame;
bei Gelegenheit einer Gesandtschaft sizilischer Stidte 427 v. Chr. nach Athen gebracht, zugleich in Athen

aber mit ihr als Grundlage eine Philosophie, und zwar, wie wir oben gesehen, eine negative

Von Gorgias an, dem bereits Protagoras durch seine Dialektik vorgearbeitet hatte, ist die Rede.

ll;fst lingere Zeit ein Hauptgegenstand der Sophisten, und Gorgias selbst nannte sich schon
etor.

Von Gorgias an muB sich das Niveau der Beredsamkeit in Athen rasch gehoben haben, aber
freilich zunichst auch nur hier, wo der Boden durch die fritheren Staatsminner am besten bf;reitet
war; denn hier kam es ihr zu statten, daB es seit den Perserkriegen eine groBe griechische
Politik und zwei groBe Hegemonien gab.

Weiter bildete der Redner Thrasymachos den der praktischen Rede angemessenen Stil
indem er an die Stelle von Gorgias Prunk und Antiphons steifer Wiirde die gerundete Periodc;
und den gebildeten Ausdruck setzt. Mitten in dieser Bewegung stechen Minner wie Kritias
und Andokides, die selbst keine Sophisten sind und nichts Neues schaffen, sondern uns nur
das im allgemeinen gewonnene Resultat aufweisen. Endlich geht Lysias, der zweite groBe
Logograph, noch weiter als Thrasymachos und wendet ganz den Ausdruck des gemeinen Lebens
an, indem er auch die Periode und den Figurenschmuck zwar kennt, aber nicht iiberall anwendet
Un}il schon konnte neben allen diesen Richtungen auch eine neue, wie die des Isokrates, ent—.
stehen.

Vor allem bekam die Staatsrede bald einen anderen Charakter. Im Gegensatz zur Ruhe
des Perikles oder auch eines Antiphon, lief Kleon auf der Rednerbiihne schon mit wildem Affekt
hip und her, warf den Mantel zur Seite und schlug sich auf die Hiifte. Bald hat man es dann
mit den gewerbsmiBigen Rednern (prropeg) in der Volksversammlung zu tun, die ihre Be-
redsamkeit zur Einbringung und Unterstiitzung von Antréigen, wie man es verlangt, bereit-
willig hergeben. !

Inzyvischen sorgte, wie gesagt, neben der politischen Beredsamkeit (yévog oupBouleuTIKGY)
fiir die Entwicklung der Beredsamkeit besonders das attische Richterwesen. Fiir das gericht-
liche Genre (yévog dikavikév) ist entscheidend, daB nicht, wie in den Oligarchien, der Beamte
oder. ein kleines, auserlesenes Kollegium zu richten hatte, welches durch kiinstliche Uberredung
gewinnen zu wollen wenig niitzen wiirde, sondern groBe Gerichtshofe, die aus dem Volke
gebildet waren und sich ebensogut von einem geistig tiberlegenen Manne leiten lieBen, wie
dieses selbst in der Volksversammlung. ,

Da nimlich in Privatsachen die beteiligten Parteien doch immer selbst reden muBten und
auch in Sffentlichen Prozessen zwar jeder Athener klagen, aber beim Fehlen der Advokatur
auch der fremder Hilfe benstigte Angeklagte keinen anderen fiir sich eintreten lassen
konnte, trat der Redenschreiber (hovoypdpog) in die Liicke, indem er fiir die Parteien
schriftlich Reden verfaBte, die diese auswendig lernten und vor Gericht vortrugen. Wahr-
s§heinlich war dies iiberhaupt der erste AnlaB zum Aufschreiben der Reden, und zwar tat
d{es erweislich zuerst Antiphon, der keine Reden vor dem Volke hielt, noch auch sich frei-
Wll‘h'g‘in einen Gerichtskampf einlieB, aber besser als irgend jemand zu Athen imstande war,
dlgemgen, welche im Gerichte oder vor dem Volke einen Kampf zu bestehen hatten, durch
seine Ratschlige zu unterstiitzen. Wie bezeichnend ist es, daB gerichtliche Reden einer Stadt
des kleinen Griechenvolkes in sich interessant sein und zu Hunderten gesammelt werden konnten
wihrend uns alle Gerichtshindel des alten Orients indifferent sind. Auch hier redet eben ein’
spezifisches Leben zu uns.

217



Die epideik-
tische Rede

Reklamereden

Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

Als dritte Gattung tritt nun neben die Rede in politischer Versammlung und vor Gericht
die sogenannte epideiktische Rede. Sie hat ihren Namen von ¢émidafig, welches so viel
bedeutet als eine von einem notwendigen, vorgeschriebenen Inhalt unabhingige Probe des
Konnens, durch Behandlung eines beliebigen Gegenstandes. Das epideiktische Genre (yévog
¢mbdewrikév) hat eine ungeheure Ausdehnung gehabt, und zwar hat man verschiedene Ver-
wendungen zu unterscheiden. Vor allem war es schon bei den Sophisten eine natiirliche Vor-
schule des Praktischen; oft wurde, wie in Lucians Lob der Fliege bloB der rednerischen Ubung
wegen ein harmloses Thema ohne politischen oder gerichtlichen Inhalt behandelt, um daran
die Kunst der Darstellung zu versinnlichen; oft aber auch ein wiirdigeres Substrat, etwas aus dem
reichen Wissen der Sophisten in mdglichst schéner Darstellung vorgebracht. Im Grunde gehért
hierher des Gorgias Apologie des Palamedes als ein sehr gutes Musterstiick fiir jede Art griechi-
scher Verteidigung vor Gericht. Palamedes erweist hier zuerst die Unwahrscheinlichkeit seines
Verrats auf alleWeise, indem derselbe unméglich, unniitz und ohne denkbares Einverstindnis
toricht usw. gewesen wire; dann geht er auf sein bisheriges Leben und seine Verdienste tiber,
und ferner fiihrt er den griechischen Helden als seinen Richtern ihre Wiirde zu Gemiit und
schligt vor, man solle ihn einstweilen gefangen behalten, um inzwischen die Wahrheit zu er-
kunden. Zum Schlusse erspart er ihnen die Rekapitulation, dergleichen nur vor geringen
Richtern statthaft sei; den ersten unter den ersten der Hellenen, sagt er hochténend, solle man
nicht zutrauen, sie hitten nicht achtgegeben und das Gesagte nicht behalten.

Zunichst begegnet uns die 8ffentliche oder doch iiberhaupt wirklich gehaltene Rede, zumal
der an Festen gehaltene Panegyrikus, und zwar stehen auch hier in erster Linie die berithmten
Sophisten.

Auch der Zeitgenosse des Gorgias, Prodikos, rezitierte seine bekannte Rede von Herakles
am Scheidewege, und zwar gegen Entree. Sonst waren neben den panegyrischen besonders die
Grabreden hiufig; noch 352 vor Chr. war der groBe Agon der Trauerreden um Mausolos.
Schon um des bloBen Ruhmes oder der Reklame willen war die Sache unerliBlich, indem der
Lehrer der Rhetorik (der sich zugleich wohl als Philosoph irgendeiner Sekte gebirdete) es
wiinschbar finden muBte, hie und da auch 6ffentlich zu reden. Sonst aber war es schon im
IV. Jahrhundert eine offenkundige Sache, daB die epideiktische Rede, obschon unter Umstinden
als wertvoll und wichtig geltend, wesentlich ein Literaturprodukt zum Lesen sei.

Dahin gehért die verlorene Rede des von dem gleichnamigen Staatsmann wohl zu unter-
scheidenden Sophisten Antiphon iiber die Eintracht, ferner die olympische, gewil, obschon
es behauptet wird, nicht in Olympia gehaltene Rede des Lysias und dessen Grabrede auf die
im korinthischen Kriege gefallenen Athener, welche echt sein diirfte, obschon sie den iibrigen
Reden des Lysias nicht gleicht.

Zum epideiktischen Genre gehdren ferner Gelegenheitsreden, welche wirklich gehalten wurden.
Hierfiir finden sich, freilich erst in spiter Zeit, in der Techne des Dionys von Halikarnall An-
leitungen und Rezepte, wobei man sich des Gedankens nicht erwehren kann, wenn viele sich
darnach richteten, miisse das Publikum im ganzen griechischen Anteil des rémischen Reiches
das Schema jedesmal als altbekannt durchschaut und dazu gelacht haben; denn es sind lauter
bekannte, voraus sichtbare Gemeinplitze.

Ob die fingierten politischen Reden bei den Historikern zur symbuleutischen oder zur epideik-
tischen Klasse gehoren, dariiber kann man zweifelhaft sein. Viele verhaltene und ganz besonders
viele verspitete politische Beredsamkeit fliichtete sich in die Geschichtsschreibung. Zwei
Prachtexemplare, auf die wir uns hier beschrinken wollen, sind die Reden des Nikolaos und

218

Die Redekunst

des Gylippos nach dem Siege der Syrakusier iiber die Athener, wie sic Diodor von Sizilien,
sei es selbst ersonnen, sei es gut gestohlen hat.

Schulen wie die des Isokrates, mit hohen Honoraren der Lehrer, kamen in Bliite, fortwihrend
brachte man die groBten Opfer, und als Lohn winkte ein eigentlicher Ruhm, konstatiert durch
die frithen Ehrenstatuen, schon von Gorgias an.

Die Menge dieser Technen beweist jedenfalls eine ganz abnorme Teilnahme fiir die Sache,
fiir unsere Darstellung aber kommt nun vor allem diejenige Fassung in Betracht, welche die
gesammelten Erfahrungen in der gréBeren Rhetorik des Aristoteles gefunden haben. In diesem
Meisterwerke von vollkommen gediegener Ausfiihrung lernt man die Sache bis in alle Details
kennen. Wir erfahren, welches die Gattungen der Rede und die Bestimmungen einer jeden
Gattung sind, was alle Gattungen gemein haben, ferner die Lehre von der Begriindung (den
nioTerg), wobei ein gutes Stiick Logik und Dialektik mitgenommen wird, und dann kommt,
nachdem das Was des Redens (& dei Méyewv) abgehandelt ist, die Erdrterung des Wie (g del
Méyewv), und es wird vom Bau der Reden und von ihren Teilen gehandelt und von der Diktion
bis in die feinsten Einzelheiten der Schénheit, der Sprachrichtigkeit, des Rhythmus der Worte,
der Anwendung von Metaphern, Bildern usw.

Indem wir uns nun zu einem kurzen Uberblick iiber die zehn attischen Redner wenden, deren DerKanor: der

Kanon um 125 v. Chr. von den Pergamenern soll aufgestellt worden sein, beginnen wir mit
Antiphon, in dem wir bereits den iltesten attischen Logographen kennen gelernt haben. Von
ihm sind auBer den angefiihrten Ubungsreden drei auf Todesklagen beziigliche Reden vor-
handen, worunter die iiber den Mord des Herodes besonders interessant ist. Sie mag um 415
gesprochen worden sein, und wir lernen darin den Redenschreiber zum ersten Male in seiner
Kraft kennen. — In seinem Stil zeigt Antiphon nach O. Miiller Verwandtschaft mit Thukydides,
der auch seinen rhetorischen Unterricht genossen hat, wie auch Kritias und Alkibiades nach
Plutarch noch bei ihm gelernt haben sollen.

Von Andokides ist weit das Wichtigste die Rede iiber die Mysterien. Hier lernen wir das
tief kompromittierte Subjekt kennen, das einst im wichtigsten Momente dabei gewesen ist.
Wirklich sollte er bei dem mit der Hermokopidengeschichte zusammenhingenden Mysterien-
prozeB seinen eigenen Vater denunziert, aber durch die Behauptung gerettet haben, daB der-
selbe viele andere angeben kénne, welche dffentliche Gelder unterschlagen hitten. In seiner
Rede, die ein ganz exzeptionelles Dokument ist, sagt er iiber den Frevel selbst, so viel er
eben will.

Und nun der groBte dieser Gerichtsredner, Lysias. In Athen geboren, stammte er durch Lysias

seinen Vater aus Syrakus, und er diirfte das sizilische Blut auch nicht verleugnet haben.
DaB er im Alter von fiinfzehn Jahren nach Thurioi auswanderte, war fiir seine Ent-
wicklung als Redner bedeutungsvoll; denn hier lehrte Tisias, der Schiiler des Korax. Nach
der Niederlage Athens vor Syrakus und dem Sturze der athenisch-demokratischen Partei
zu Thurioi kam er 412 nach Athen zuriick und pflegte hier als reicher Dilettant und
Sophist der sizilischen Schule, da ihm als Metdken die Volksversammlung verschlossen war,
die epideiktische Gattung. Unter den dreiBig Tyrannen wurde sein Bruder Polemarchos
gendtigt, den Schierling zu trinken, und er selbst konnte sich mit knapper Not durch die
Flucht retten. Diese Katastrophe zwang ihn, nachdem er mit Thrasybul wiedergekommen
war, seinen Unterhalt durch Redenschreiben zu suchen, und hierin entwickelte er nun eine
staunenswerte Produktivitit. Sein Schiiler Isdos kam ihm und seinem weiteren Lehrer Isokrates

nicht gleich.

219



Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst :

Die Redekunst

Isokrates  Isokrates horte noch Gorgias und Tisias und hatte Umgang mit Sokrates. Kérperschwiche
und leise Stimme, besonders aber Mangel an Keckheit (téAua) hielt ihn von der Redner-
biihne auf der Pnyx fern und lieB ihn hauptsichlich fiir die Schule und fiir Leser schreiben.
Auch iiber die Redenschreiber diinkte er sich, obwohl es von ihm ein paar gerichtliche Reden
gibt, hoch erhaben; sie erschienen ihm, seinen Studien gegeniiber wie Puppenmacher gegeniiber
Phidias. Dafiir ist er der vollendete Lehrer der Redner gewesen, und die Schule, die er errichtete,
war die blithendste von Hellas und soll bald gegen hundert Schiiler aus der ganzen griechischen
Welt gezihlt haben, von denen jeder tausend Drachmen Honorar zahlte. Im Panathenaikos,
den er in seinem vierundzwanzigsten Jahre versffentlichte, erklirt er ausdriicklich, alle fritheren
Gattungen der Redekunst aufgegeben zu haben, um sich auf Reden zum Heile von Athen und
Hellas zu beschrinken. Es mochte thm mit diesen patriotischen Festreden, worin Gorgias sein
Vorginger war, ernst sein.

Hort man auf Isokrates, so war er iibrigens nicht bloB Redner, sondern auch Philosoph, und
er hat sich wirklich auch aus den verschiedenen Schulen dies und jenes angeeignet; wieweit
er mit Plato zusammengegangen ist, ist zweifelhaft; mit der Zeit war er gewill von den wirk-
lichen damaligen philosophischen Rithtungen sehr weit abgekommen. GroB aber ist er fiir alle
Zeit als Redekiinstler. Wie die Zeitgenossen, so wird noch die Nachwelt bei ihm durch den
hochsten Redestrom bezaubert, von einer Gewalt ergriffen, mit der kein friiheres Werk der Rede
auf Ohr und Geist wirkt. Ohne seine Umgestaltung des attischen Stils wire kein Demos?hen'es, l‘eein
Cicero moglich. Tsokrates hat nicht die Wucht (devétng) des Demosthenes und will sie nicht
haben, aber er besitzt die schonste hellenische Diktion, die man sich denken kann.

Aschines  Bine ganz auBerordentlich wichtige Stelle unter den attischen Rednern nimmt Fler groBe
Gegner des Demosthenes, Aschines, ein. In seiner Jugend Gymnast und Schauspieler, kam
er spiter in die Umgebung des Eubulos und wurde so in die Politik hineingezogen. Als
Redner war er wesentlich Autodidakt, aber hochbegabt und durch eine schéne Erscheinung
und ein schr gutes Organ unterstiitzt (er war Noumpopwvog); er soll angeblich der Erfinder
des Redens aus dem Stegreif gewesen sein. Aufgezeichnet hat er nur die drei noch erhaltenen
Reden, die gegen Timarchos (der sich darauf erhingte oder doch gefangen und ehrlos erklirt
wurde), die wegen Truggesandtschaft, d. h. die Gegenschrift gegen die Klage de.:s Demosthenes
und die gegen Ktesiphon, auf welche Demosthenes mit seiner Kranzrede siegreich antwortete.
Da sich alle drei in das Leben und die Laufbahn des Demosthenes verﬂfzchten, verbindet eine
Art gemeinsamer Beriihmtheit die beiden Gegner, und jedenfalls stcht Asch?nes. der Nachwelt
gegeniiber in dem groBen Vorteil, daB seine Reden vor allem hochW1§ht1ge h1st<?rlsc}}e
Zeugnisse sind, die sich auf eine Hauptkrisis des athenischen Lebens bezichen. Er ist ein
Meister der lichtvollen und durch Anmut hinreiBenden Darstellung, zumal der effektvollen
Anordnung.

Demosthenes  Und nun Demosthenes selbst, dessen Hohe die allgemeine Sonnenhéhe der antiken Rede
ist. Bekanntlich hatte er in der Jugend gegen ungetreue Vormiinder zu kimpfen, und so
regten sich bei thm das juristische BewuBtsein und das rhetorische Bediirfnis schon in fFiihen
Lebensjahren. Er ging deshalb in die Schule des Isios, unter dessen Leitung er in das Gerichts-
wesen und das Privatrecht eingefiihrt wurde und Ubung in der Beredsamkeit gewann. Person-
liche Nachteile, die bei ihm mit der enormen Begabung zusammentrafen: die schlechte Aus-
sprache des Lautes R, das Zucken der Schulter u. dgl., soll er durch merkwiirdige Anstrengungen
iberwunden haben; die Anekdoten, die dariiber erzihlt wurden, sind natiirlich mythisch und
entsprechen der typischen Erzihlungsweise, die alle mdglichen Ziige, welche bei verschiedenen

Rednern im Laufe von Jahrhunderten vorgekommen waren, auf einen bevorzugten Reprisen-
tanten hiuft.

Schiiler des Isokrates war Demosthenes nicht, obwohl er seine Schriften studiert hat, und
ebensowenig Schiiler des Plato, letzteres vielleicht schon darum nicht, weil die Schulen der
Rhetoren und der Philosophen im Streit miteinander lagen und sich gegeneinander abschlossen.
Von der ilteren attischen Literatur soll er sich aufs stirkste den Thukydides angeeignet
haben.

Zunichst trat nun auch er als gerichtlicher Redenschreiber in Titigkeit. Er hat als solcher
eine merkwiirdige Kraft der Aktualitit und Charakterzeichnung entwickelt, ungefihr wie
Lysias, obschon der Leser vielleicht bei diesem doch noch mehr mitgenommen wird.

Daneben aber lernen wir ihn in seinen Staatsreden, sowohl in den vor der Volksversammlung seine
als in den bei Staatsprozessen gehaltenen, in seiner ganzen Macht kennen. Thm ist die kunst- Staatsreden
volle Rede vor allem nicht wie Isokrates Zweck, sondern Mittel, was kein Geringerer als Kénig
Philipp herausgefunden hat, indem er, gewiB schr objektiv, seine Reden wegen ihrer kriegeri-
schen Kraft mit Soldaten, die des Isokrates mit Athleten verglich, welche nur ein interessantes
Schauspiel gewihren. Nachdem er erst mit Miihe alles hatte erringen miissen, trug ihn die
Woge, wie keinen anderen, und er wurde michtig und michtiger zu einer Zeit, da Athen vor
einer groBen Schicksalsfrage stand und Philipp es bereits unsichtbar zu lenken begann. Diesem
allen Widerstand entgegenzustellen, war sein hohes Tun, und er war dazu auch materiell
geriistet durch jene volle Herrschaft iiber den Gegenstand, die auf staatsminnischer Einsicht
und groBer Kenntnis der Geschifte und Gesetze beruhte. Formell aber entwickelt er nun in
den philippischen und olynthischen Reden den gedrungenen und kriftigen Stil (die devérng)
aufs wunderbarste, und wihrend er im Ausdruck schlagend ist, erscheint er doch in hohem
Grade sachlich. Sein Hauptthema ist: Wenn wir den Krieg nicht erheben, so kommt er zu
uns und sucht uns daheim auf. Dies bringt er in bestindig neuen Wendungen vor und immer
in schéner und gediegener Form. Vielleicht hat er Unrecht getan, die Athener, wie sie
einmal waren, gegen Philipp aufzustdren. Und sicher hitte er besser getan, bei Chironea
zu fallen. Der alte Isokrates, dem es niemals so ernst gewesen als ihm, gab sich doch
damals den Tod; er dagegen lebte weiter, und man kénnte nicht sagen zu seinem Vorteile.

Genug, daB dieser Demosthenes im spiteren Altertum als der allererste Redner bei
den Griechen gilt, wie bei den Rémern Cicero. Lucian im Lobe des Demosthenes iuBert
sich, die anderen attischen Redner seien der reine SpaBB im Vergleich zu seinem Schall
und Klang und dem schonen Rhythmus der Sitze und der Ausfiihrung der Gedanken und
dem geschlossenen Zusammenhang der Beweise und dem Biindigen und Schlagenden.

Ganz kurz erwihnen wir hier noch die drei letzten Redner des Kanons: Lykurgos (fnach
326), Hypereides (T 322) und Deinarchos (tnach 292).

Zu dem gewaltigen Depositum der griechischen Rhetoren kommen nun erst noch die pi romischen
Romer: der iltere Seneca, Quintilian, Rutilius Lupus, Aquila, Rufinianus, Rufinus, For- Epigonen
tunatianus u. a. Es ist ganz endlos, was auch in der lateinischen Reichshilfte an Bemithungen
aufgewendet wurde, um sich eine Wirkung zu sichern. Wir kinnen uns aber hier ebenso-
wenig aufhalten als bei der ganzen groBen Erginzung, welche alle Redekunst im Zuhoren-
konnen hatte, wovon Plutarchs Schrift iiber die richtige Weise des Zuhirens handelt. Genug,
daB wir in cinen Betrieb hineingesehen, bei dem die Souverinitit der Rede iiber alles tibrige
eine zugegebene Sache ist.

0}
22 221




Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst
Die freie Personlichkeit

weitere Verbreitung fand. DaB dies Zusammensein eines Philosophen mit seinen Anhi
seit Per{kles ﬁbe.rhand nahm, wihrend es vorher den Athenern wohl nicht geliufig waranzg £
die Karikatur, die wir davon in der Denkerbude (ppovriotiprov) der aristophanischen I/i/'olelelgt
haben. Sparta freilich hielt die Philosophen samt den Rednern fern; aber es bildete eine A T
nahme. Anderseits sind die Philosophen, denen Athen sein Prinzipat verdankt, nicht nur Ather111 "
gew?sen,'sondem die Sophisten kamen aus den verschiedensten Orten, Ana;cagoras aus Klazc(:f
meni, z“\rls»toteles aus Stagira dahin. In den Stidten aber gab es Ortlichkeiten, wo man sich zeigen
und mlt_emzelnen oder zu vielen reden konnte: die Agoren, die Periboioi der Tempel gdie
Stoen, die Gymnasien, die Haine und Girten mit ihren Exedren usw. In der Stoa Poikillz: z’ B
welch'e"du'rch Polygnots Fresken weltberiihmt war, lehrte Zenon, dessen Anhinger nach di-ese.r’
Loke?htat. 1hren Namen fithren. Dazu kommen als fernere Fordernisse die MuBe, welche die
Poleis bei 1.hren Biirgern voraussetzten, die relative Leichtigkeit des siidlichen Le{)ens und die
Gewohnheit an Sprechen und Zuhéren, welche schon vom Gerichtswesen her in hohem Grade
vgrhanden war. Hier verstand sich eine natiirliche Wohlredenheit von selber, wie denn auch
die Anfinge CiI.lCr Redekunst mit der Philosophie parallel gehen. ] fk
Bedenken wir zu .diesem allem noch die konkurrierende Vielheit der Philosophen und ihrer vielkeit d
Lehreg, den bestindigen Agon, der zwischen ihnen bestand, und von dem uns am Anfan des Phil"‘e‘l’f’hg’
plgtonlschen Protagoras die groBe Cour im Hause des Kallias einen Begriff gibt, so wegrden G
wir es v_erstehen, daB, zum Gliicke fiir die freie Persdnlichkeit, kein Philosoph sei,ne Meinun
den tibrigen al}ferlegen konnte, sondern dafB alle nebeneinander bestanden. :
Sci Wurd.e die Philosophie (trotz des abweichenden Verhaltens des Pythagoras) ein Element
des oﬁjenthchen Lebens; neben der mit ihr verbundenen, bald ziemlich ausgedehnten Gelehr-
sar.nke%t — man denke nur an Demokrit — war sie bei vielen eine 6fentliche Lehre. und im
gGrljchllzchen 1Volk(ie iilnd sich deine abnorm starke Quote von Menschen, welche sich ’fﬁr diese
edankenwelt und ithren Ausdruck i i igi i
i Ay interessierten, d. h. neben Religion und Mythus noch eine
Dieser e@pféinglichen Gesellschaft aber wurden nun nacheinander zum Verarbeiten dar- Reichum d
geboten: die ilteren Kosmogonien, die ionische Welterklirung mit den Lehren von Prinzipien P robleme
ul_*ld Elementep, Kriften und Atomen; daneben Richtungen auf das Ethische und PolitisEhe
die pyth.agorelsche Reduktion des Seienden auf Zahlen, die eleatische Identitit von Gott unci
Welt, die herakliteische Kritik der Sinneswahrnehmungen, die Lehre vom Sein, der Geist
des An:?(agoras, die platonische Ideenlehre, der Beginn einer Dialektik, und nic,ht nur das
ganze héhere Denken, sondern auch das ganze, hier freie und vollig unpriesterliche, vielartige
unc% unbeg.rer}zte Wissen ist durch die Philosophen einstweilen lebendig reprﬁsentie’rt — Dga-
zw1schen}.unem tritt, die Philosophie kreuzend, die Sophistik, welche bloB eine 31.1bjektive
Erkenntnis gelten 1iBt, wobei das Entgegengesetzte behauptbar und eine bedenkliche An-
Wendung auf Recht und Moral méglich ist. Alles wird der Uberredungskunst anheimgegeben
Rhch?rlk ur‘ld Logik werden (letztere mit Hilfe der Fangschliisse) ausgebildet; auch die Sophister;
be‘tel.hg_en sich an verschiedenen Zweigen der Wissenschaft und treten als Lé:hrer der einzelnen
Disziplinen d_es Wissens und Kénnens auf; mannigfache Kenntnisse und formale Bildung, wenn
auch ohne Tiefe, werden von ihnen verbreitet. Uberall aber, weite und zum Teil spite S’chulen
entlang, hat man es hier mit lauter Persdnlichkeiten und nicht mit bloBen Schriftstellern zu
tun, und man kann sich denken, wie der Umstand, daB sie bestindig auf die personliche Wir-

kung ihres Gesprichs angewi i 5
ing ihre gewiesen waren, diese Minn B i i -
mihlich ihrer bewuBt werden lassen. Pl

IV. DIE FREIE PERSONLICHKEIT

Staatsfeind-  Auf die Frage, wie es der Staat der sogenannten Bliitezeit mit Wissenschaft und Forschung
“hv‘gfig::"i; gehalten habe, miiBte die Antwort lauten: er hat sic ignoriert oder angefeindet. Eine wissende
Kaste gab es, wie schon gesagt, in Griechenland nie, die Polis aber verlangte von ihren Biirgern
andere Dinge als Wissen, und von allen Ideen, die den Griechen fremd waren, ist die aller-
fremdeste die, daB der Staat Anstalten fiir dasselbe hitte errichten sollen. Schon den Jugend-
unterricht iiberlieB man véllig dem Privatleben; die Kinder lernten das, was man fiir zweck-
miBig hielt, zu Hause und in privaten Anstalten; der Staat, schon michtig genug, konnte die
Tyrannei durch die Schule entbehren. Dagegen tStete oder verscheuchte die Polis bisweilen
die Denker und Forscher, welche die hohe Volksanlage neben den Dichtern und Kiinstlern
hervorgebracht hatte, und, wie wir frither gesehen, bestand zumal eine Gefahr fiir die Natur-
forschung, wenn sie die Welt als ein System von Kriften und die Himmelskorper astronomisch
erklirte. Die Asebieprozesse waren hiufig und todesgefihrlich; denn die Masse war trotz
ihrem geringen aktiven Fanatismus leicht so weit zu bringen, daB sie es (um der Ranciine der
Gétter willen) sicherer fand, wenn ein Zweifler getStet wurde; die gefihrliche Denunziation
in den aristophanischen Wolken wirkte gegen Sokrates noch nach vierundzwanzig Jahren zu
seinem Verderben. Und auch das war fiir den Forscher und Philosophen eine Gefahr, daB,
wihrend er sich von der Polis abwandte, diese ihm nachstieg, wie Abdera dem Demokrit tat,
indem es von ihm zu wissen verlangte, wofiir er sein Vermdgen ausgegeben habe. Derselbe
soll sich dann durch Vorlesung seines groBen Diakosmos und der Schrift siber die Dinge im Hades
gerechtfertigt haben.
Keine  Als sich nun aber der Bruch mit dem Mythus gleichwohl vollzog, die Natur ihre Schitze
3 "';,‘]’t".‘;:fa;’;’:: hergeben muBte und groBe und herrliche Resultate erzielt wurden, da hatte man dies Minnern
zu danken, bei deren Geistestitigkeit Forschung und Philosophie nicht zu trennen sind. Sicher
blieb es lange dabei, daBl niemand gelehrt, niemand Sammler war, wenn es der Philosoph nicht
war (und auch die Sophisten gaben sich ja fiir Philosophen): Aristoteles war der groBte Syste-
matiker und der groBte Gelehrte; auf der Philosophie ruhte zugleich die ganze Erkenntnis
jeglicher, auch materieller Wahrheit.
Enwickling  Die Philosophie als solche hat aber hier ihre absoluten Verdienste um alles Geistige. Die freie
Pcrsgi;i{;:z:gf Bewegung, welche sie dem Gedanken errang, kam nicht nur jeglicher Forschung zugute, son-
dern auch im iuBeren Leben entwickelte sie die freie Personlichkeit, welche den Forscher ziert.
Nie mehr hat sich die freie Beschiftigung mit geistigen Dingen, amtlos, ohne obligate Be-
rithrung mit Staat und Religion, ohne offizielle Schule, ein solches Ansehen von Macht geben
konnen; ihr Auftreten allein schon ist welthistorisch, mit lauter unmittelbarem, persénlichem, bei
Lebzeiten der Philosophen fast gar nicht durch Biicher vermitteltem Wirken. Eine abnorme
spekulative Begabung der Nation tut sich hier kund, und eine neue Potenz tritt im griechischen
Leben auf.
Entscheidend aber ist fiir das Entstehen der griechischen Philosophie, daB iiberhaupt einzelne
Individuen frei mit irgendeiner Lehre oder Offenbarung auftreten konnten, daB sie, wenn auch
etwa durch Asebicklagen bedroht, doch nicht durch ein heiliges Recht gebunden war, welches
Religion und Staat zusammenkettete. Ferner war wichtig, daB Hérer (4xovotai, éronpor) und
Schiiler vorhanden waren, um derentwillen es sich lohnen mochte, einen Lebensberuf aus der
Sache zu machen, ja, daB die Lehre, wenn die Physiognomie des Lehrers michtig genug dazu
war, durch Transmission auf einen Nachfolger (d14doxos), welcher das Haupt der Schule wurde,

222
223




Die freie Personlichkeit

Doch komm i ingiokei i
A N i S e e
: ; em Selbstgefithl den Wunsch
fc?rehabt habe, verborgen zu bleiben. Er kam zwar nach Athen, bemiihte sich aber 'lsc
duBere Ehre verachtete, nicht, bekannt zu werden, und sah zwar den um ein ]ahr"yvel e
Sokrates, wurde aber von ihm nicht erkannt. Epikur hat dann bekanntlich sei I.lungeren
ge;rill;ie:m:1 das Le}l:en in der Stille angeraten (Adfe piboag). Y-

Aber das mochte unter Umstinden so leicht nicht sein; de i onli
bei andern erscheint enorm groB, und zwar von Anfang an. Sncrllloalll1 c(?ef 1:ng::1i?}-1h§§ea§eerltung f')“iz’"é?:e-"
vyglcherp einem Anaxagoras u. a. begegnet wird, beweist viel weniger fiir athenisch ’lrlmt e Pl
ligionseifer a!s fiir sozialen Neid auf eine vollig ausnahmsweise Geltung und Anziehun enk f? I
Plato und f‘\rlstotel.es gegeniiber ist die Verchrung so groB, daB die Schiiler jenem die kgrS I
Haltung, diesem cinen Sprachfehler nachmachten. Seit Alexander aber kommt dann m'ltnzllme
zune.}.nn‘ender_l Rul{l der Polis die Zeit, da Diadochen, Hetiren und Philosophen die notorlis }f 5
'Pers'onhchk"elten sind, und im IL. Jahrhundert sind es nur noch die Philosophen, die nun fr Fl'ell'i
in dieser lsgaterc;n Zeit neben allem ihrem Denken und Forschen auch in hohem’Grade ins Pf)lliltci—

;f;:sr;, ;c; d%t auf der Agora, verflochten sind und zugleich das vertreten, was jetzt Publizitit und

‘Fc:ilgerlchtlg hat auch ein ganzer groBer Zweig der modernen Geschichtswissenschaft sich g,
mit der Ergriindung und 'Dar.stellung der griechischen Philosophie abgeben miissen und dabei Uberschitzang
dfam Objekt selbst teilweise einen betriichtlich hsheren Wert beigelegt, als es im Grund . do
diente. Denn bei manchem dieser Philosophen ist nicht viel zu holen ,und um einenuﬁee el
der nur so wenig brichte, wiirde sich niemand kiimmern. Auch wollen ’wir einer groBen I:I1 b
schfanke dieser Philosophie gedenken, um derentwillen sie wohl etwas besc%eidener alﬁ—
sPruche machen kénnte: sie hat das groBe Problem von Freiheit und Notwendigkeit im mzn h_
lichen Handeln zwar hie und da gestreift, wie z. B. Aristoteles einmal von der an bSlC}—l
durch Sokrat(?s behaupteten Unfreiheit des Willens spricht, um dann sogleich dessen I;greeihlc't
zu beteuern, im ganzen aber es im Schwanken der populiren Anschauung stecken und lie "
lassen;' der alte populire Fatalismus mit seiner Moira mag daran schuld sein, daB sie si hgczn
?s'chﬁeﬁe.nd h'ieriiber duBerte. Wir wollen zugeben: die wahre, unerreicl’lbare Grésllﬁce (Iili
derrie;/l ;r; hl;z ilellclil t1'\/Iythus; etwas wie seine Philosophie hitten neuere auch zustande gebracht,

Das Entscheidende und Merkwiirdige an ihr ist die Erhebung ei i dngi
Menschenklasse mitten in der despotischen Polis. Die Philosopl%erflré:fr:ri:errlli’cgl ﬂ’iiigﬁen ﬁz}’?"]eu”nd”
gestellte und Beamte; sie entzichen sich ihr, wie wir geschen, gerne durch Armut und Enr;- .
bf:hrung, und gegeniiber von Polis und Geschift und Gerede rettet die freie Perssnlichk it
die Kraft und Méglichkeit zur Kontemplation. s

er verzichten nun fiir diese Darstellung tiberhaupt auf den Inhalt der griechischen Philo-
Zophle},funﬁ uns (ilafﬁr der.Betrachtung der freien Persdnlichkeit zuzuwenden, wie sie sich in
Oerri gell;1 ilsfcigir; zrés glééﬁsit;:.chen Periode im einzelnen darstellt, und beginnen mit der groBen

Sokrates ist neben der? mythi§chen Odysseus der bekannteste Hellene und, beim Lichte sokrar
betrachtet, d1§ erste Personlichkeit der ganzen Weltgeschichte, von welcher V\;ir vollig ge- et
nauen BCSC}.I'Cld wissen, — nicht zwar {iber das einzelne seines (zumal fritheren) Legbegns
wohl aber iiber sein Wesen. Diese merkwiirdige Gestalt, die sich in die Mitte von Ather;
pflanzt und von hier aus auf die ganze Welt den gréBten EinfluB ausiibt, war nicht nur

Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

Freiwilige  Diese hellenischen Philosophen haben nun namentlich eine Eigenschaft entwickelt, und das
Armut it daB sie arm sein konnten. Schon, ob man gegen Bezahlung lehren diirfe, war eine groBe
Frage. Im allgemeinen unterschieden sich in der ilteren Zeit die eigentlichen Philosophen
durch die Honorarlosigkeit von den Sophisten, aber der Zwiespalt iiber die besoldete Philo-
sophie (uobwrog @ocogia) reicht bis auf die Romerzeit, und so iiberhaupt der Zweifel, ob
der Weise Vermdgen sammeln diirfe (e xpnpatieitar 6 oopég). Diese freiwillige Armut
wurde natiirlich stark erleichtert durch das sehr vorherrschende Zolibat, das wir schon bei
Thales finden, und das bei den Spitern (auBer Sokrates und Aristoteles, der mit seiner Pythias
bestattet sein wollte) so viel als selbstverstindlich war; denn erst die spitere Stoa proklamierte
die Ehe als Pflicht des Philosophen. Wie groB aber die Unabhingigkeit von Besitz und Wohl-
leben war, lehrt die groBe Zahl von Philosophen, welche ihr Vermdgen ausgaben oder frei-
willig ‘aufgaben oder sonst mit Willen arm blieben. Xenophanes sagt in seinem Gedicht, es
seien sicbenundsechzig Jahre, daB er unstet im hellenischen Lande umherirre, und dies Wander-
leben habe er im fiinfundzwanzigsten Jahre angetreten. Freilich war er aus Kolophon ver-
trieben, zu so dauernder Apolitic muB er sich aber doch wohl freiwillig bequemt haben. Sodann
Heraklit isolierte sich aufs Verachtungsvollste von seinem wirklichen ephesischen Staatswesen,
das nach seinem Urteile den besten Leuten zuwider war. In bezug darauf, daB er seine Habe
wegwarf, sagte er von sich: Ich habe mich selbst gesucht (énInodunv ¢uoutév), wobei wir wie-
der an das Delphische Erkenne dich selbst erinnert werden. Empedokles von Agrigent, der
vornehm, reich, freigebig und gemeinniitzig war, verschmihte alle weltliche Wiirde und
Macht. Aus zhnlichen Verhiltnissen stammte Anaxagoras; aber auch er entzog sich den
Staatsgeschiften von Klazomeni und der Verwaltung seines groBen Vermdgens. Als ihn
jemand fragte, warum einer cher zu sein als nicht zu sein wiinschen mdochte, antwortete
er: um den Himmel und die Ordnung im Weltganzen zu schauen. Oder er deutete auch auf den
Himmel als auf seine Heimat, indem er sich nicht bloB als Erdenbiirger, sondern als Welt-
biirger in einem ganz besonders weiten Sinne fithlte. Bald nach den Perserkriegen wanderte
er nach Athen aus und verpflanzte dahin die Philosophie, deren Sitz und Mittelpunkt Athen
seit dieser Zeit blieb. Noch im Kerker, wohin ihn die Asebicklage gebracht, schrieb er tiber
des Zirkels Viereck.
Biirger einer  Die fritheren Philosophen und Forscher sind noch, von Ausnahmen wie Heraklit abgesehen,
anderen Welt wie einst die sicben gnomischen Weisen, Ratgeber und Biirger bestimmter Stidte; die spiteren
dagegen behandeln den Staat an sich, schreiben Politiken und Utopien und kiimmern sich dabei
um die konkrete Polis, in welcher sie leben, meist nicht mehr; der Gedanke bietet ihnen ein
inneres Gliick, das von dem zerriitteten Staat unabhingig ist, ein Refugium, wie es zur christ-
lichen Zeit die Religion war. Die Welt aber ist dem Weisen iiberhaupt eine Fremde, das Leben
nur eine Herberge, der Leib ein Grab; daher die Resignation gegen Armut, Exil und andere
Schlige des Schicksals. AuBerlich driickt sich die Emanzipation von der Heimat auch in den
vielen Reisen der Philosophen aus, welche teils Bildungsreisen sind, teils zum Zwecke des
Dozierens an verschiedenen Orten unternommen werden. Nur Sokrates hatte kein Bediirfnis
nach einer Ortsverinderung.
Ihr Mack-  Nun wollen sie eigentlich lauter Originale sein, und den Sokrates hat man lingst so benannt,
anspruch __ 1. sie richten ihr Leben jeder auf seine Weise ein und geben sich geistig fiir souveréin.
Jeder begehrt die Zuhorer oder die Menschen iiberhaupt intellektuell von sich abhingig zu
machen, und die Ethiker seit Sokrates begehren sie sogar besser oder edeltrefflich (BeAtioug,
kahovg kdyeBoug) zu machen, was kein damaliger Tempelpriester beanspruchte.

5 15 Burckhardt, Griechische Kultur 22§




Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

ein Vorbild der Frommigkeit, Selbstbeh
sondern ein hdchst eigentiimliches Indivi
sagt Plato, sei noch nie dagewesen; jeder der gr
groBen Manne der Vergangenheit vergleichen,

aus groBen Kontrast seines AuBeren und seines Inneren,
cciner Freunde lebend, erging er sich von frith bis spit auf der Agora, in Gymnasien und Werk-

Der Maeutiker

kein Sessel (in einer Stoa), keine feste
und wo immer sich Gelegenheit bot, philo

Verzicht
auf das Wissen

Wirkung
auf Freunde
und Gegner

stitten, auch bei Festen und an Gelagen, b

errschung, Uneigenniitzigkeit und Charakterfestigkeit,
duum und wirkte als solches; ein Mensch dieser Art,
oBen Minner heutiger Zeit lasse sich mit einem
nur Sokrates nicht. Auffallend durch den iiber-

arm und bediirfnislos von Beitrigen

clehrend, erziehend, mieutisch entwickelnd, ratend,

ironisch, spéttisch, warnend, versshnend usw. im Gespriche iiber alles mogliche. Keine Stufe,
Stunde band ihn dabei, sondern scherzend, wie es kam,
sophierte er. Auch verkehrte er im Gegensatz zu allen

anderen Philosophen mit jedermann und brachte die Weisheit, die bei ihm kein System, sondern
cine Denkweise war, auf die Gasse; wir haben es bei ihm mit der groBten Popularisierung des

Denkens iiber Allgemeines zu tun, die je ve
Biirger und Krieger, wenn auch ohne aktive

rsucht worden ist. Dabei war er der pflichttreueste
Teilnahme am Staatswesen, da er von der Erziehung

der Jugend das Hauptheil des Staates erwartete; seine einzige amtliche Stellung war bekanntlich
die eines Prytanen im Jahre 406, da er sich im Feldherrprozesse der Angeklagten annahm;
im {ibrigen iibten er und die Seinigen Kritik gegeniiber dem Staate und flohen denselben meist.

Vor allem verzichtet er auf das eigentliche Wissen.

Er will nicht Kenntnisse (uafiuota)

mitteilen, wie dies die Sophisten tun, und sein berithmtes Nichtwissen ist wesentlich ein Spott
auf diese. Auch die Verwechslung mit Anaxagoras verbittet er sich in der platonischen Apologie
héchlich und nennt dabei dessen Ansichten, daB die Sonne ein Stein, der Mond cine Erde sei,
widersinnig (dtoma). DaB Aristophanes in den Wolken anaxagoreischen Unglauben und bose
Sophistik auf ihn hiuft, ist eine rohe Ungerechtigkeit, die nur dadurch erklirlich wird, daB
schon damals bei den Athenern ein grenzenloser Widerwille gegen ihn bestand. Indem er
aber die Mathematik und Naturforschung aufgibt, sucht er dafiir das ethische BewuBtsein
zu wecken, ein schweres Unternchmen, worauf er aber mit der ihm eigenen Genialitit einging.
Auf der neu gewonnenen Grundlage dieses BewuBtscins baut sich seine Tugendlehre auf; auch
das GottesbewuBtsein und der Glaube an die Unsterblichkeit und Verantwortlichkeit werden
als Tatsachen desselben nachgewiesen, und so treten Wissen, Wollen und Glauben in einen
Zusammenhang wie noch nie. Seine Grundanschauung ist eine optimistische. Er glaubt an die
Giite der schaffenden und erhaltenden Gotter und fithrt diesen Gedanken teleologisch durch,
und zwar so, daB ein kaum durch den Plural verhiillter Monotheismus stark anklingt. In der
dialektischen und logischen Methode, die er fiir seine Erorterungen anwandte, mochten ihm die
Sophisten vorangegangen sein und einen Antrieb gegeben haben, von dem er profitieren konnte,
er allein hat sie aber ganz rein; schon Plato scheint dann allmihlich wieder zum Dozieren iiber-
gegangen zu sein. So band Sokrates in seinem Athen, das er fast nie verlieB, mit den Leuten auf
Weg und Steg an. In cinem wirklich l6blichen Sinne, um sie besser zu machen, stellte er sic
auf der StraBe, um sie auszufragen, zu widerlegen, ihre Begriffe klar zu machen. Die Art, wic
er dabei verfuhr, wird der platonische Sokrates ziemlich richtig wiedergeben: nachdem der
Zuhorer (namentlich der Anfinger) seinen untergeordneten Standpunkt mit Zihigkeit fest-
gehalten, pflegte er ihm denselben durch eine ticfer eingehende Betrachtung zu verriicken;
bisweilen freilich auch nur, um ihn irre zu machen und dann stehen zu lassen, wodurch er zum
Weiterdenken anregen wollte. Wie dieser Sophist im Dienste des Guten seine Freunde be-
geisterte, davon gibt uns die Rede des Alkibiades in Platos Gastmahl einen Begriff, welche neben

Xenophons Memorabilien und der platonischen Apologie

226

mit die wichtigste Aussage iber ihn

Die freie Personlichkeit

i)s;t]e)izie‘g;:sngzrf n:;n §1ich auchdnicht im mindesten {iber die Feindschaft aller Individuen und
: rn, die ithm mit der Zeit zuteil wurde. Schon das B i
. SEmme e . . Schon das Bessermachen ist etwas, das
gut aufnchmen, da jeder findet, er sei ei lich ir o
Lage, und wenn er die Leute konfus n jeiidh: st Pt
_ nachte, um sie sich dann selbst tiberl
notwendig manchen spitzfindi k i e e rar
‘ g vorkommen und einer Verwechslung mit d i
phisten rufen. Ganz bedenklich aber bleibt fiir un i e T
. s das Gewicht, das er auf die Anf hi
phons in dem damals schon sehr verrufenen Delphi 1 i : oo e -
B o v clphi egt, eine Anfrage, bei deren Beantwortung
sdriickte, niemand sei wei Is Sok i
Aussage des Gottes freilich?bescheid ’ e ik I O
en aus: Apoll habe nur den fii 1 bl 1
B ! p 1ir weise erkliren wollen, der wie
gkeit der menschlichen Weisheit einsehe. Abgesehen d
manent redet, und wire es Sokrates, auch nicht i it [t e e
anen ; S cht immer weise reden kann, und daB er di
mit seinen ewigen Gleichnissen ennuyi i i ——— e
. / yierte, bediente er sich fiir sein Uberfiih i
Ironie, und diese hat, da sie immer A U Ko -
1 ; nspruch auf Uberlegenheit ht, ni
i hat, ne : o macht, nie gut geschmeckt.
r 1slt1:1a sttt(;nti rzelnl; (s?elrilﬁ; Verteghgungsfrﬂefe seinen gottlichen Beruf gegenﬁbgr degn Athenern
! r ihnen zu Gemiite fiihrt, schon seine Vernachlissi des ei
wesens wire auf menschlicheWeise nicht zu erkli g el £
_ : ! dren; auch beruft er sich auf das ih i
eigene Daimonion, d. h. die géttliche Stimme i i e
: ! : , welche ihm im Leben hi d wied
in denWeg trat. Wir fiirchten nur, mit di o
rat. : ieser Berufung auf géttliche Inspiration konn i
. .. . e
delll\/I I:Eg}fl::ltsglglﬁr i\/htburgetj nell)en jedem Mantis an einer StraBenecke zurlijickgestanden hael:e;ln
R rates etwa insultiert und am Ende getdtet; es schei ber, daB ni "
notige Ironie vorritig hatte, um ihn einfach : T e s
? stehen zu lassen; mit der sei k
anderen verbliiffen. Nur lief er eben mit sei ini : SR
: t seinem Chagrinieren in einer Zeit bei all
um, da schon die braven Leute (NB. die sei . ey g e
; seiner Umgebung) in einem bestindi |
zustand durch Sykophanten und and 5 g e
\ ere Organe der Polis lebten und fiir di i
Umstinden wenig mehr empfingli i i e T
ptinglich sein mochten. Die Wirkung mag allmihlich d i
gewesen sein, daf} alles ausriB, wenn man ihn um ei o A L
. : ] eine Ecke kommen sah, und Ende h
er jedermann gegen sich aufgebracht: die Pri di 3 .
e : : riester, die Anhinger der hergestellten Demo-
5 verziehen, daB von den Oligarch h i i
e e , dal Oligarchen mehrere zu seinen fritheren
; phisten und die altfrinkischen Feinde der Sophistik, di i
alten Schlages. Als ihm nun ein BiB d is 1 i e
: er Polis ins Genick fuhr, indem sich ihre i i
‘ . 2 r drei
Anlglage Iz)usgmmen'taten, mochte sich mit Ausnahme des kleinen Anhanges niemandz?ii: n:he;
:;:1 r;ltl}.lcn :m a})erdm de}f B.uigerzchaft so gar keine Bewegung fiir ihn entstand zeigt, daB er
und auch vielen der Besseren) einfach verleid ; ohnehi ’ ’
i clen : : eidet war; ohnehin war man von
‘ gen seit Agospotamoi ohne Zweifel gegen das Schicksal i
gleichgiiltiger geworden und hatte selbst Sorgen ich i o g e e 2
i S e Sorgen genug, sic irgendwie einzurichten und durchzu-
. te tatsichlich den Tod, wenngleich i 71
Selbstmord von ihm miBbilli i i } bietet das Bild M.
. gt wird. Sein ganzer Prozef bietet das Bild der h O
lichen Souverinitit bei volli itd W
he ger Legalitit, und wahrhaft groBartig ist der SchluB sei
teidigungsrede. Dall ihm, wenn das Urteil . D ot ittt
teidi ; il auf Verbannung gelautet hitte, der Auf
in einer fiir ihn unempfinglichen Stadt das Hi ¥ s £
irteste gewesen wire, diirfen wir ihm glaub
In Sokrates Wesen und Schicksal wird vi b el
In . eles am ehesten deutlich, wenn man sich ihn in di
ﬁe'tnge Ze.1t versetzt deqkt. Zunichst wiirden ihn alle Erwerbenden hassen, dann aberlr;ucl}i
1.11 aus Pﬂ1chttreuef‘&rl.)e1tenden schwerlich gerne mégen; der Pobel wiirde i,hn genau so weit
‘;e" f(:in, ailgner a}lstandlge‘ Leute. %nkommodieren wiirde; die Michtigen und EinfluBreichen
tirden belicheln; die Religitsen wiirden ihm eine tiefere Anschauung von Schuld und

15%
227

Das Orakel

Sokrates’
Daitonion

Seine
Verurteilung



Die freie Personlichkeit

sofor tindi i i
g lgselt(lz ﬁrrlm arhgtekundlgt hatte, bl;leb er und wies es ab, als Angehédrige (oikeior) und Freunde
wollten, und zwar wahrscheinlich, weil ihm auf sei i
b o lich, auf seine Manier wohl war. Auch
5 m eine gute Gottheit in sein Haus gek 1 i
Cop e L Go gekommen sei, und machte ihn zum
, die er turnermiBig erzog, aber auch mit ei i i
e i : ) ; mit einer ganz guten literarischen
2 iese scheint er tiberhaupt, wihrend er Musi i
: i : usik, Geometrie und Ast
nom .. - ’ ro—
bezaileltzls hlglhxiitz erklar[tjz und ﬁdeunst wegen der hohen Preise, die man fiir eine Statue
. e, zum Unterschiede von den anderen Zvnik ich
e _ ynikern nicht verachtet zu haben.
einmal nach Olympia kam, ist méglich, j
c ' . ch, jedenfalls aber dacht
er miiBte hingekommen und auf sei L i
seine Art laut geworden sein. G b i
I . | g sein. Gestorben soll er am nim-
e erv:V e’l;CaEe is}clzm,. da Alexander in Babylon starb, und zwar durch Zurtickhalten des Atems;
‘ bl
il 3 d‘e n im Gy@a51un1 Kraneion auBerhalb Korinths tot fanden, vermuteten gleich
er_Wa ed 1esdetan, um sich dem Rest des Lebens zu entziehen ,
as den i a i i -
i f?frrll)lsmgs ulﬁe.rlljaupf: b?trlﬁt, so ist vor allem darauf zu achten, daB hier die Askese Die Askese
i n(;r; e es Lei ej hmz;eltlund der Gesundheit nicht Abbruch tun darf. Sie ist ferner % Zynismus
g mit dem Seclenwanderungsglauben, iiberh
Zus : C , aupt, was anderswo ganz
uner e . - - - ’
¥ };Zilt ;sltc, }i)thne J?l(lies rehlgbxose l\ﬁotw, sie ist nicht auf ginzliche Erttung des Willens gericghtet
um 1brer selbst willen als verdienstliches Werk el ic wi i
e ihrer se : es Werk gelten, sondern sie will nur ein
grieChisiﬁan;:i}.lar}glgkelgon deingrche sein und ist insofern ein notwendiges Produkt des
imismus. Was wo ie jetzige Polizei auch mi i
) i ch mit den echten Zynikern
alt‘efn Zeit anfangen wiirde, brauchen wir nicht zu fragen » o
On unW-. . . 7o - . - '
o Zuuzzl;gi? Zyn];kern deli s]iatergn Zeit bis auf einen Peregrinos Proteus weil dann Lucian Lucians
ahlen. Der nimliche aber schildert uns in de klekti dchli
B i v m zwar eklektischen, tatsichlich
ilosophen Demonax den einzigen Menschen, d
aus genauer Bekanntschaft, verehrt : reeea i
. ! e. Demonax war um 9o n. Chr. auf Z
aber in Athen eine gewohnte S i [ T i
tadtfigur geworden, nicht bloB als Phi
: t . . : als Philosoph, sondern als Zu-
n};zﬁ;:ifctl', VersohIxjer, f\-/i:lrm(litde}"3 und Witzemacher. Er lebte ohne Krankheit und ohne Kummer
em zur Last fallend auBer durch sein (beschei :
_ eidenes) Betteln, dem Freund
e , dem Freunde wert, ohne
. , standen Archonten auf, und alles schwi i i
. _ wieg. Wenigstens im hohen Alt
pflegte er ungeladen in beliebige Hiuser ei , -
: einzutreten, um daselbst zu spei d
phiegts : iusel ! peisen oder zu schlafen,
Broweer Igi\g;};l;r cmpﬁp}glen 1lc11n v:lle einen guten Dimon. Wenn er vorbeiging, zogen ihn die
en zu sich, und jede wollte, daB er von ihr B &
e ch, und . : on ihr Brot annahm, und die, welche es
, hielt dies fiir ein Gliick. Auch die Ki i ;
1 du . inder brachten ihm Ob d i
s . liick . m Obst und nannten ihn
VOlksv(::Sle elnlen Kapuzmer): Als cinst in Athen ein Biirgerzwist war, brauchte er blo8 in der
P e amrg ung zu ers.chemen, um alles zum Schweigen zu bringen; er sah, daB sie anderen
i Séglbvex;oi'l 61:}1, sall{gte nichts und ging. A.ls er, fast hundertjihrig, merkte, daB er sich nicht
e clten konnte, sagte er noch einen schénen Vers, enthielt sich aller Nahrung und
g er, wieheF stets den.Leuten erschienen war; die Athener aber bestatteten ihn auf
5 skosten prichtig und betrauerten ihn lange; den steinernen Sitz, wo er auszuruhen ge-
pflegt, verehrte und bekrinzte man. i
DaB der . ; e e 5 )
P o VZVyn(lis.mlils. Sl.Ch b}S in die Romerzeit halten konnte, ist ein Beweis dafiir, daB er eine Fortebenin der
vl Fenblg.elt in Sl(fh hatte; er hitte es nicht so weit gebracht, wenn er nicht einer Romerzeit
- mten Farbe im hellenischen Geistes- und Seelenleben entsprochen hitte
ragen wir nu i i i iechi :
p gorﬁnde SOIL,'V:O S{C}}1l die Ford.erung def Askese in der griechischen Philosophie sonst Die Askese bei
o . ieten sich uns er'sthch_d_le spiteren Pythagoreer dar. Thre Askese ist insofern den Pytha-
als die zynische, als sie mit religidsen Gedanken zusammenhingt; die Seele scheint AT

Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

Liuterung entgegenhalten, wihrend die Verbrecher ihm vollig unzuginglich blieben. Die-
jenige Quote, welche fiir ihn zuginglich wire, wire verschwindend klein, und seinen (beson-
ders in Xenophons Apologie und Gastmahl hervortretenden) Eigenruhm wiirde ihm niemand
passicren lassen.

Das Original Immerhin aber war er fiir das damalige Athen eine unvergleichliche Originalfigur, hinter-
lieB ein ungeheures Bild und wurde ein Ideal hellenischen Lebens; er wird stets ein Angelpunkt
der ganzen attischen Welt bleiben, und die freie Personlichkeit ist in ihm aufs sublimste charak-
terisiert.

Die Zyniker ~ Die hochste Steigerung der freien Personlichkeit finden wir bei den Zynikern, deren Schule

und ihre Lehre yon Antisthenes, einem Anhinger des Sokrates, im Gymnasion Kynosarges gegriindet war
und nach diesem Orte ithren Namen erhalten hatte. Diese begehrten vor allem nicht, die Menschen
besser zu machen, und machten sich somit auch nicht verhaBt wie Sokrates, der sich damit in
dem unbuBfertigen Athen groB und klein aufgedringt hatte. Ob sie eine wirkliche philosophi-
sche Sekte gewesen sind und nicht vielmehr eine bloBe Lebensweise (¢votaog piov), dariiber
kann man im Ungewissen bleiben; jedenfalls verschmihten sie Logik und Physik und be-
schrinkten sich auf die Ethik, und hier war ihr Hauptsatz, daB die Tugend lehrbar und un-
verlierbar sei, und als die Haupttugend erschien ihnen die Bediirfnislosigkeit, die Verachtung
der Lust und die Abhirtung gegen Unlust. Die Miihseligkeit ist das Gute, sagte Antisthenes;
alles andere ist ihm gleichgiiltig (6dépopov).

Dic Bediirfnislosigkeit macht ihnen nun vor allem die Verachtung der Polis, des Einzel-
staates mdglich, dessen lebendige Kritik sie sind. Man mag mit Schwegler finden, daB in der
Emanzipation von den Pflichten und Schranken des gemeinsamen menschlichen Lebens ein
neuer Egoismus liegt, und jedenfalls hitten sie, die sich selbst jenseits des Sozialen stellten, keine
sozialen Theorien aufstellen sollen. Indes ist die Apolitie ein allgemeiner Zug der Philosophen
und die natiirliche Reaktion gegen den Despotismus der Polis. Bei der Zerriittung derselben
atmeten, wie Bruno Bauer sagt, die Philosophen auf, es war ein Alp von ihrer Brust genommen.

Diogenes von Dafiir fithlte ein Diogenes sich als Weltbiirger und nannte sich auf die Frage nach seiner Heimat

Sinope g+ auch konnte er sich etwa mit groBem Wohlgefallen rithmen, daB an ihm alle tragischen
Fliiche in Erfiillung gegangen seien, er sei ohne Stadt, ohne Haus, der Heimat beraubt, ein Bettler
und fahrender Mensch, der von der Hand in den Mund lebe, und schon sein Vorginger Antisthenes
hatte sich iiber reines Ortsbiirgertum und Demokratie in allen mdglichen Sarkasmen ergangen.

Statt einer eigentlichen Lehre werden uns nun iiber die Zyniker eine Masse von Anekdoten
und Einzelziigen iiberliefert, die im einzelnen groBenteils erfunden sein mdgen, aber einen
richtigen Reflex aus dem allgemeinen Bild der Schule geben. Dies ist besonders mit der Haupt-
gestalt, Diogenes von Sinope, dem toll gewordenen Sokrates, wie ihn Plato nannte, der Fall.
Derselbe soll infolge einer Miinzfilschung, die sein Vater oder er selbst begangen, aus seiner
Vaterstadt verbannt worden sein. Man braucht hiervon nicht viel zu glauben, daB aber
sein Wesen durch einen starken Bruch mit der Vergangenheit entwickelt worden ist, erscheint
nicht unwahrscheinlich. Er hielt sich in der Folge bald zu Athen, bald zu Korinth und bald
su Theben auf. In Athen aber, das, als er hinkam, schon eine vollig gebrochene Macht war,
war er bald beliebt und nistete sich in sein berithmtes FaB beim Metroon ein; und alles lachte,
wenn er die ganze Welt in pleno beschimpfte; es sicht fast aus, als hiitte man sich in ihm, weil
man die alte Komddie nicht mehr hatte, ein abenteuerlich bdses Maul halten wollen. Eine
merkwiirdige Zeit ist die, da er, schon als ilterer Mann, von dem Piraten Skirtalos gefangen
und in Korinth an einen gewissen Xeniades verkauft worden war. Bei diesem, dem er sich

Demonax

228
229




Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst Die freic Bersallitatt

dem hellenisiert-phénikischen Kittion stammte und urspriinglich einen Purpurhandel trieb
wird erzihlt, daB er sich zum Verluste seines Vermdgens durch einen Schiffbruch Gliick ee:
wiinscht habe, weil das Schicksal ihn so der Philosophie zujagte. Er wurde dann Schiiler %les
Zyn.ikers Krates, hatte auch mit Megarikern und Platonikern Umgang und griindete, nachdem
er 51c}.1 zwanzig Jahre lang mit phonizischem Kaufmannssinn von iiberall her das B,rauchbare
angeeignet hatte, seine eigene Schule in der Stoa Poikile. Er lebte streng und einfach, und
daB er tiberhaupt Honorar nahm, wird daraus erklirt, daB er hierdurch ein gréBeres Ged’rﬁnge
von Zuhorern vermeiden wollte. (Vgl. hierzu auch Quintilian Inst. or. XII, 7.)

Das Hauptpostulat der Stoa ist nun, daB das Subjekt sich durch eigene Kraft gliicklich machen Das stoische
kénne und solle; daraufhin entwarf sie das Idealbild ihres Weisen und kolorierte daran immer dealbild des
weiter; sie schlug aber diese Kraft viel zu hoch an, und wenn sie daher jemand nennen sollte L
der in ihrem vollen Sinne ein Weiser gewesen wire, so konnte sie es nicht; die Stoiker sucher;
iiberall den Weisen, als wdre ihnen ein solcher entlaufen, spottet ein Komiker. Und wenn wir nun
fra.gen, wie dieser Weise sich zum Staate stellt, so lautet die Antwort, daB er theoretisch gar
kein Verhiltis zu thm hat; er hat es vielmehr nur mit der Welt zu tun, eine Trennung der
Menschen in Staaten und Stidte mit verschiedenen Gesetzen sollte nicht stattfinden, es sollten
alle Menschen als Landsleute und Mitbiirger angesehen werden. In diesem Sinne hinterlieBen
Zeno und Chrysipp stoische Politien. Beides waren Utopien, die u. a. die Weibergemeinschaft
enthielten, welches die unvermeidliche Lehre aller derer sein muBte, die mit dem Leben so
kur.zen und einfachen ProzeB machten. In der Praxis aber spielte im Gegenteil spiter der
Stoiker hie und da eine ganz bestimmte Rolle im oder gegeniiber vom Staat; manche traten als
Tyrannenstiirzer auf, und welchen Widerspruch die rémische Stoa gegen die Monarchie er-
hoben hat, ist bekannt.
ha:r?mllicil;t:; r(jﬁ?izhize;; :Cal:}.lsiegvlﬂ;?vgrllillgt}:mfreien M"ensch.en Epikur. Seix}e Philosqphie Epikurs prak-

. : g zur Gliickseligkeit geben. Die theoretische #sehes Ziel
Wissenschaft erklirt er fiir unniitz; die Physik will er nur als Befreierin von schreckhaften
Vorstlelungen (ibeln Vorbedeutungen, Erwartungen gottlicher Strafe usw.), iiberhaupt dient
pach' ihm das Wissen nur zur Befreiung vom Wahn. Sein hochstes Ziel, die Lust (hdovd), ist
ja nicht die korperliche Lust — es ist zu fiirchten, daB sich wenige Menschen mit der ejcht
verstandenen epikureischen Lust begniigen mdchten —, vielmehr die frohe Stimmung der
Seele (xapé) und die Freiheit von Schmerzen der Seele (dropatia) und des Leibes (dmovia)
weshalb die Titigkeit des Weisen mehr auf Vermeidung des Unangenehmen als auf positivé
Lust gehen muB, ein Ziel, das ohne groBe Entsagung nicht zu erreichen ist. Die Gotter leugnet
Epikur nicht, hilft sich aber ihnen gegeniiber auf seine Weise, indem er sie in eine hohe inter-
mundane Sphire verweist, wo sie hochst gliicklich leben, weil und indem sie sich nicht um die
Menschen kiimmern. Bei unleidlichem Schmerz steht der Selbstmord frei; Furcht vor Tod
und Unterwelt gibt es nicht; die Seele erlischt mit dem Tode, der kein Ubel ist. — Was nun
den Staat betrifft, so wurde frither darauf hingewiesen, daBl Epikur ihm bloB den Wert eines
geg'cr.lseitigen Sicherheitsvertrages vindiziert und ihn dafiir istimiert; seine Freiheit von allem
politischen Ehrgeiz spricht sich in den beriihmten Mahnungen aus, im Verborgenen zu leben
.()\o’z‘ee puboag) und sich vom Staate fernzuhalten (un moMiteved®am), wobei er immerhin den-

jenigen, welche ohne Ehre und Ruhm nicht gliicklich sein konnten, die Teilnahme an der
Politik frei lieB. Ein starkes Zeichen seines Ernstes und seiner Unabhingigkeit ist, daB er
zugunsten der Einfachheit auf die Rhetorik véllig verzichtete. Seine Sprache war eine die
Dinge mit ihrem eigentlichen Namen, ohne Umschweife und Stilkiinste bezeichnende (Méfig

ihnen in den Leib als in einen Kerker gebannt zu sein, und diesen Kerker soll man keiner Bevor-
zugung genieBen lassen. Auch sind sie dabei nicht ohne politische Absichten: sie suchen durch
Erzichung von tugendhaften Panhellenen im Sinne eines Epaminondas auf den Staat zu wirken.
Die zynische Bosheit findet sich bei ihnen nicht, in der Lebensweise aber miissen sie sich den
Zynikern stark genahert haben. Wihrend die friiheren Pythagoreer in weiBen Kleidern, gebadet,
gesalbt und geschoren, einhergingen, heilit es von einem Diodor von Aspendos, daBl er sich
und Stoikern das Haar lang wachsen lieB und schmierig und barfuBl daherkam. — Mit MaBen asketisch waren
aber auch die Stoiker. Zenon, der, wie es heiflt, fiir die zynische Roheit zu dezent war, hat
doch noch ganz asketische Ziige, und ein Komiker sagte von ihm: Er lehrt hungern und bekommt
dabei dennoch Schiiler. Auch Kleanthes, der zur Entbehrung freilich anfinglich gezwungen
war, muB sich spiter mit Willen geiibt haben.
IhrGegensatz:  Im Gegensatz zur zynischen Askese steht dann die Hedonik des Aristipp; denn dieser fand
Aristipp i dem GenuB, und zwar dem GenuB des Augenblicks das hdchste Gut. Vom Staate aber wandte
sich der Hedoniker ganz ebenso ab wie der Zyniker. Aristipp erklirte schon dem Sokrates,
daB er sich in kein Gemeinwesen einschlieBe, sondern iiberall ein Fremder sei. Sokrates machte
ihm dariiber Vorstellungen : mit seinemWanderleben begebe er sich nur in groBere Gefahren; doch
davon wollte Aristipp nichts wissen. Er istdann allerdings den guten Schiisseln an den Tyrannen-
héfen nicht genug aus dem Wege gegangen; die Hedonik war eben ohne Geld nicht méglich.
Platos Apoliie  Die Philosophen sind dann fortwihrend der Polis ausgewichen, und Plato ist durch seine
sé Utople Apolitie gleich ausgezeichnet wie durch seine Utopie. Das Stirkste, was seine vollige Ab-
wendung nicht nur vom Staate, sondern von der ganzen Mitwelt betrifft, findet sich in dem
in seinen mittleren Jahren verfaBten Theditet. Hier 138t er Sokrates von den Philosophen iiber-
haupt sagen: Diese kennen vor allem von Jugend an den Weg auf die Agora nicht, noch wissen sie,
wo ein Gerichtslokal, ein Rathaus oder irgendein anderes gemeinsames Versammlungsgebiude der
Polis ist. Gesetze und Volksbeschliisse bekommen sie weder zu horen noch zu lesen. Und die
Bestrebungen der Hetirien um Macht im Staate, die Zusammenkiinfte, die Gastméhler, die Gelage
mit Flotenblaserinnen kommen ihnen nicht im Traume vor. Von aller Stadtnachrede wissen sie nicht
einmal, daf sie dieselbe nicht wissen. Vielmehr befindet sich in Wahrheit nur der Leib des Philo-
sophen in der Stadt, sein Geist aber, dies alles gering achtend, schwebt iiberall frei umher und mift
die Tiefen und die Weiten der Erde und des Himmels und durchforscht die ganze Natur der Dinge,
ohne sich je auf irgend etwas von den Dingen aus der Nihe herabzulassen. Wie vieler Uberginge
mochte es in Platos Geist bediirfen, bis er nach einer solchen prinzipiellen Erklirung bei
jenem Exzesse des philosophischen SelbstbewuBtseins anlangte, der ihm die Forderung erlaubte,
daB im vollkommenen Staate die Philosophen allein und unumschrinkt iiber eine mechanisch
gehorchende Biirgerschaft regieren sollten, und bis er seine cigene Politeia fiir ausfithrbar hielt?
Aus allem ergibt sich also fiir ihn die eigentiimliche Stellung, daB er seinem Athen gegeniiber
dem Staate abgewandt (8mohig) und fiir Hellas Utopist ist; daB der plétzliche Wunsch, tat-
sichlich einzugreifen, ihn aus der Rolle fallen und obendrein noch zum zudringlichen Arzte
Gir Sizilien werden lieB, sowie daB seine Schiiler hie und da tyrannische Staatslenker wurden,
haben wir frither betrachtet. Im Vorbeigehen aber wollen wir hier noch daran erinnern, daB
es vielleicht die letzte Philosophenhuldigung an ein Orakel gewesen ist, wenn Plato in seinem
Werke von den Gesetzen an verschiedenen Stellen auf delphischen Entscheid abstellt, in einer
Zeit, da die Pythia bereits zu Makedonien hinneigte oder es doch bald tun sollte.
Der Freiheits-  Freiheit von den Bediirfnissen und vom Staat predigte auch die Stoa. Wir haben oben gesehen,
beg”%ifa’ daB Zeno und Kleanthes bis zu einem gewissen Grade asketisch lebten. Von Zeno, der aus

230 231




Generelle
Skepsis des
Pyrrhon

Das Personal
derPhilosophen

Beteiligung
von Barbaren

und Sklaven

Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

xupla, twtdm), und in seiner Schrift iiber die Rhetorik verlangte er nichts anderes als Deut-
lichkeit (cagfvein). Genug, daB Epikur wenigstens den groBen Riickschlag gegen einc An-
zahl von Uberspanntheiten bedeutet; in dieser Bezichung wird der Mann immer der Beachtung
wert sein.

Durch ginzliche Zuriickhaltung des Urteils erstrebte die Gliickseligkeit der Skeptiker
Pyrrhon von Elis. Wer auf alle eigene Meinung verzichtet, lebt ruhig, ohne Sorge, Leidenschaft
und Begierde, in volliger Gleichgiiltigkeit gegen die éuferen Giiter und Ubel; in dieser Unerschiitter-
lichkeit des Gemiits (drapoZia oder dmébew) besteht seine Gliickseligkeit.

Betrachten wir das Personal der griechischen Philosophen und dessen Erginzung, so sehen
wir bald, daB sich nicht nur iiberall eine ansehnliche Quote von freien Griechen vorritig
findet, welche fiir die philosophische und wissenschaftliche Titigkeit geeignet sind, sondern
daB auch die Schranken der Nationalitit, des Standes und des Geschlechtes tibersprungen
werden. Das groBe Vorbild eines barbarischen Philosophen ist der Skythe Anacharsis, den
man an Krosos durfte schreiben lassen: Geld bedarf ich nicht; mir geniigt es, als ein besserer Mensch
zu den Skythen zuriickzukehren. Er starb der Sage nach auf der Jagd durch einen Pfeil seines
Bruders als Mirtyrer der griechischen Weihen, vielleicht der griechischen Bildung iiber-
haupt. Spiter gehorte dann ein persischer Prinz, Mithridates, der Sohn des Rhodobates zu
den Verehrern Platos, dessen Statue von der Hand des Silanion er der Akademie stiftete. Zenon
von Kittion muBte sich noch von Krates ein Phénizierchen schelten lassen; auch der Zyniker
Menippos war von phénizischer Herkunft; ferner wird ein Babylonier Diogenes genannt, den
Zenon zum Philosophieren brachte, und echte chamitische Karthager, deren hellenischer Name
eine bloBe Umtaufe ist, sind im IV. Jahrhundert Dionysios, der Megariker, spiter Herillos,
cin Schiiler des Zenon, und Kleitomachos, der Schiiller des Karneades; dieser letztere hie
eigentlich Hasdrubal, philosophierte zuerst auf karthagisch in seiner Heimat und wurde in
Athen, wohin er erst vierzigjihrig kam, der offizielle Nachfolger seines Lehrers und ein fleiBiger
Autor. Wenn aber das Philosophenpersonal in Hellas durch solchen Zuzug ein national gemischtes
wurde, so wurde die Nation mit der Zeit dafiir in entfernten orientalischen Lindern durch
griechische Philosophen reprisentiert. — So ging Archedemos, der Athener, ins Partherreich
und hinterlieB in Babylon eine stoische Schule. Die Erinnerung an die igyptischen und asia-
tischen Reisen schon der iltesten griechischen Philosophen mag dazu beigetragen haben, daB8
sich spiter dann bei den Griechen selbst das Vorurteil bilden konnte, die Philosophie habe bei
Barbaren ihren Anfang genommen.

DaB auch viele Sklaven, ohne Zweifel von der buntesten Herkunft, Philosophen werden

Die freie Personlichkeit

abg'ek_auft Wurdp, Welgher ihn zu gemeinem Gewerbe verwandt hatte. Das beriihmteste spite
Beispiel des philosophierenden Sklaven ist bekanntlich Epiktet.

Was die philosophierenden Frauen betrifft, so haben wir die Pythagoreerinnen schon frither yud Fraen

er:zihnt; als Zuhérerinnen Platos finden wir Axiothea von Phlius und Lastheneia, die Arka-
flferm; auc_h Arete, die Tochter Aristipps, war zugleich dessen Schiilerin, und ihx,' Sohn, der
jiingere Aristipp, heiBt der Mutterschiiler. So ergeben sich bei der Philosophie Verhﬁltnisse, die
im stirksten Kontrast zu allem sonstigen griechischen Wesen und seinen Vorurteilen stel,len'
hier wird schon die Menschheit die allgemeine Basis des Wissens. ’

. Die Nachreden von_Phﬂosophen gegen Philosophen bezeichnen eine der widerlichsten Stellen Phifosophen
im Charakter der Griechen und sind besonders mit der enorm vielen Ethik und den vielen e

Re.:den tiber die Tugend nicht zu vereinigen; denn hier taucht aller Agon in absoluter Gemein-
heit unter; sie sind die unfreie Ecke an der freien Persdnlichkeit; wenn wir bei den Griechen
sonst n}rgends Fanatismus finden, so kommt er hier zutage; es geht aber nicht an, eine solche
Erscheinung unbeachtet zu lassen, sie mag uns so wenig gefallen, als sie will. ,

Hier konnte aber auch die Verachtung, welche spiter die Philosophie tiberhaupt traf, AnlaB Grund fir die

oder wenigstens Vorwand finden. In der fritheren Kaiserzeit lebten noch einige Schulen weiter
— wenigstens gaben sich etwa Sophisten-Rhetoren der Kaiserzeit noch irgendwie die Farbe
davoq —, man memorierte noch die Systeme, kam aber dabei zum BewuBtsein der einander
mannigfach exkludierenden Resultate und Dogmen, und dabei erschien das sichere Gesamt-
resultat als null im Verhiltnis zu dem grofen Aufsehen; man bekam ferner auch die Kunde
von den feindschaften unter den Philosophen im Leben, besonders dem groBen HaupthaB
den auch in der spiteren Zeit die Stoiker gegen die als Gétter- oder doch als Weltregierungs—,
leugner fiir landesgefihrlich ausgegebenen Epikurcer zur Schau trugen, und damit ging die
Achtung unter. So konnte ein Lucian, dem persénlich der Zynismus, freilich nicht der ganze
sonéem nur eine Farbe oder Seite davon, gentigte, im Ikaromenippos, im Gastmahl oder a’er:
chpzl:‘hen und sonst iiberall die simtlichen Richtungen in ihren Stichworten und Resultaten
wie in den Personen ihrer Triger verhohnen; aber ohne vielen aufgehiuften Hohn seit Timons
Sfllen hitte es noch jetzt keinen Hohn wie den seinigen gegeben. Zu seiner Zeit, wenn auch
nicht gerade durch ihn, stirbt die Philosophie. Was folgt, der Neuplatonismus,’ ist bereits
Theosophie, d. h. wesentlich Religion. Freilich hatte es unter den Kaisern des II. Jahrhunderts
auch nicht mehr gelautet: weil man Philosoph ist, kann man arm und frei leben, sondern: wer
aus Armut sich nicht mehr zu helfen weiB, gibt sich als Philosophen. : i

Die duBere Organisation des Lebens bei den Philosophen wollen wir nur kurz beriihren. Augere
V.or'allern muBte man irgendwo eine Lokalitit fiir Zusammenkiinfte, fiir das Dozieren und Or¢enisation
fqr irgendwelche Sammlungen und Bibliotheken haben. Als solche diente Plato bekanntlich Dieplatonische
die Akademie, d. h. ein auBerhalb der Stadt, nicht ferne vom Kolonos Hippios gelegenes B ol

konnten, hingt vermutlich davon ab, daf} der Philosoph einen begabten Sklaven leicht dressieren
konnte. Wihrend der Freie — welches auch seine Begabung sein mochte — sich oft gar nicht
fangen lieB oder dem Philosophen nach Belicben davonging, muBte der Sklave, den man viel-

leicht schon wegen sichtlicher Begabung gekauft hatte, herhalten und sich ausbilden lassen
und durfte nicht davongehen;; das iibrige tat die Freilassung, die Beschenkung im Testamente usw.
So war schon Diagoras ein Sklave des Demokrit, der ihn wegen seiner groBen Anlage mit
10000 Drachmen bezahlt haben soll; Bion, der Borysthenite aus Olbia, wurde von einem Rhetor
erzogen und zum Erben cingesetzt; Pompylos, der Sklave Theophrasts, und Perseus, der des
Zeno, galten spiter als namhafte Philosophen. Auch der Zyniker Menipp soll als Sklave aus
Phénizien nach Griechenland gekommen sein; etwas anders lag der Fall mit Phidon, der aus
angeschener elischer Familie stammte, erst durch Kriegsungliick in Sklaverei geraten war
und auf Betreiben des Sokrates durch Kebes (oder Alkibiades oder Kriton) seinem Besitzer

230,

nasion, oder vielmehr die Liegenschaft, die er sich in dessen unmittelbarer Nihe selbst er-
Worbc_en hatte. Hier erbaute er ein Haus und dasjenige Heiligtum der Musen, in welches spiter
Speusippos die Bilder der Chariten gestiftet hat; auch das Bauwerk, welches die Exedra hieB
war daselbst. Von da an werden die philosophischen Schulen in Athen férmliche Lehranstalteli
und Korpc?rationen; sie haben ihre Scholarchen, die einander regelmiBig sukzedieren, und sie
besuz.en einen eigenen Versammlungsort, der sich von Generation zu Generation forterbt,
un'd ein eigenes Stiftungsvermdgen, dessen Einkiinfte der Scholarch genieBt, und das sich durch
Stiftungen mehren kann; doch tut man gut, sich alle diese Dinge und besonders auch die Lokali-
titen hochst bescheiden vorzustellen; es geniigte, wenn die Offentlichkeit der Schule und die

233



Die freie Personlichkeit
Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

als ein gewisser Phillion den Sophokles der Ungesetzlichkeit angeklagt und die Athener das
Gesetz fiir unwirksam erklirt, ja den Sophokles um fiinf Talente gebiiBit hatten. Dies geschah
besonders, damit Theophrast (mit seiner groBen Schiilerfrequenz) wiederkehre. Also es gab
einen Fall, da der Staat den Philosophen nachging und sie kontrollierte. Diese wunderhiibsche
Geschichte ist aber recht genau zu beschen, weil Athen hier plétzlich auf einen Moment {iberaus
und impertinent modern wird.

Was die philosophische Literatur anbetrifft, so hat sie den groBen Vorzug, daB die Philosophen Schriften
wesentlich aus innerer Notigung fiir sich schrieben und ohne Rechnung auf den Verkauf, wenn
derselbe auch vorkam. Sodann aber war sie von frith an unendlich fruchtbar: Schon das erhaltene
Depositum ist groB, besonders aber sehen wir vermdge der enormen Masse von Titeln, welche
bei Diogenes von Laerte und anderen Autoren iiberliefert sind, in viele Tausende von Biichern
hinein; allein der Stoiker Chrysipp soll deren 705 geschrieben haben. Das mdgen freilich oft
nur kleine Rollen gewesen sein, und vieles, was zitiert wird, war wohl auch bloBe Kopie
oder Exzerpt aus fritheren Autoren, wie das vor Erfindung des Biicherdruckes iiberall vorkam;
auch diirfen wir nicht vergessen, daBl auBer der Philosophie fast das gesamte iibrige Wissen:
Naturkunde, Mathematik, selbst Geschichtliches und besonders Politisches in dieser Schriften-
welt vertreten war; aber trotz all diesen Erwigungen kann der Reichtum an Echtem und
Originalem Staunen erwecken.

Nun sind diese Werke allerdings ungleich erhalten. Von Polygraphen und Polyhistoren
wie Demokrit, dem groBen Denker und Forscher vor Aristoteles, der uns, wenn wir ihn besiBen,
fiir eine Fiille von Fragen ganz unentbehrlich wire, haben wir fast nichts; es ist, als ob er schlieB-
lich doch systematisch vernichtet worden wire, was ja zu den Aménititen philosophischer
Gegner gehdrte; dagegen von Plato haben wir alles und von Aristoteles wenigstens das meiste
Wichtige, freilich mit Ausnahme der Staatsverfassungen; nur hat man bei dem unter seinem
Namen Gehenden wohl zu unterscheiden; denn neben ausgearbeiteten Schriften enthilt es
1. Kollektaneen und Vorarbeiten, 2. nachgeschriebene Hefte und 3. Exzerpte anderer aus
namhaften Werken. Die spitere Stoa und der Neuplatonismus sind in ganzen Std8en von be-
deutenden Originalwerken vertreten, von Epikur aber, der mehr als Aristoteles schrieb, be-
sitzen wir wieder nichts im Original; vielleicht haben die spiteren Stoiker seine Werke ver-
brannt, was freilich vergeblich geschehen wire; denn gerade die viclen ihm gewidmeten Wider-
legungen haben die Kunde von seiner Lehre gerettet, und durch die Begeisterung des Lucrez
schwimmt er doch oben.

In der Aufzeichnung des frither Geleisteten war das Altertum eifrig. Schon Aristoteles Geschichte
stellte in einer Reihe von Arbeiten frithere Philosopheme dar und spricht zudem auch gelegent- % Philosophic

lich sehr oft von seinen Vorgingern. Die Alexandriner arbeiteten dann in dieser Richtung
weiter, und durch eine Fiille von historischen Notizen sind auch Cicero, Seneca, Plutarch und
noch die Kirchenviter wichtig, abgesehen von Diogenes aus Laerte, der etwa unter Septimius
Severus sein Kompendium der Geschichte der Philosophie verfaBt hat.

Hier ist nun noch ein Wort iiber die dialogische Form zu sagen, in der so viele dieser Schriften Die
gehalten sind. Dieselbe wurde schon vor Plato von Zenon, dem Eleaten, angewandt und hat Pieleefor
sich von da an neben der systematischen mit groBter Hartnickigkeit behauptet, ist auf die
Romer iibergegangen, bei denen sie nicht nur von Cicero, sondern noch in allerspitester Zeit
von Gregor dem GroBen zu Ehren gebracht wurde, und hat schlieBlich noch das Mittelalter
und die Renaissance nach sich gezogen. Ob bereits eine iltere, asiatische Nation den Dialog
zur Ermittlung der Wahrheit oder zur Erzielung irgendeines Denkresultates gebraucht habe,

Sicherung der wichtigsten Sammlungen dadurch'ermég.l.ich_t wurd‘en. Von 'dler Eglfazhiei;ti (iecs
Lebens, die an Platos Akademie herrschte, berichtet ub_rlgens eme‘be.zelc hnen: e.t Aufent_.
Das Lykeion ~ Die besuchteste von allen Schulen war die, welche Arl’stoteles bei sgmem éwglf;ium =
halt in Athen im Lykeion, einem mit Baumgingen (11.epmarm) umgg znerg 217 i G, T
sich ersffnet hat; ob er dazu der Genehmi}%un% des atnscl}\lllent .Slzaax:r 1 c:lnrn ttee, erekejn o u};l 7
i wohl gehérten, wissen wir nicht. Da er nur Metoke , konn :
?:ﬁsﬁ{nl;l;ilzen; er%t sein Nachfolger Theophrast erwarb, apgebhch mit Hilfe fles Dﬁzrsltet;oiz
von Phaleron, den Garten beim Lykeion. Aristoteles aber h1elt in den} Gymrgastlilm seteri,S o
berichtet wird, des Morgens akroamatische, d. h. streng W1s.sens_chafthche,131(11631"?3 CX?{h Ctorﬂ;
d. h. populire Vortrige, jene fiir seinen engeren $cllh1erkre}.s, diese (zuma 1}61 i tefi S
und Staatswissenschaften) fiir einen weiteren Kreis von Zuhorern. D?B Theop ?S _eh o
iiber zweitausend gehabt haben soll, gibt wegen der'Ma.sse von Pﬁtlosophen, ie sic Bhie
ergab, immerhin zu denken, wenn wir auzh beri}inclksm;lm.%en,_ cialB }ililej:eesiolﬁerll:iihwwerden
eine lange Lehrzeit verteilte, und kagm er ze te Teil wirklich L ] e
in. — sterer Zeit ist cine vielgenannte Lokalitit fiir eine philosophische chule
gaiiffliinéz?;n, lerﬁa;;;fkur von 306 V. Chgr. an lehrte und die Freundschaft pflegte, die bei
ihm eine wirkliche Wahrheit war. :
Aristoteles Bertihmt ist die Geschichte, wie der dem Tode nahe Ar1sto'teles den ’Eheophralsl;:t;seheassl;g;
Nachfolger 71y seinem Nachfolger designierte. Seine Schule dauerte dann in Ath.en, as Zr ie e
-l mﬂ'stttigf hatte. damit die Athener sich nicht zum zweiten Male an der Pht.losophze versiin 1‘% en,(lil St.&egrs
""g‘;s’mie;le“’ fort ,wenn auch die meisten Diadochen nur durch Kommentierung der Schriften des hll .
bede’utend waren. Nach Alexander waren iiberhaupt d.ie Schulen und Systeme sc}igril Zascfélcer;
Neben den fortlebenden Akademikern und Perip'atetlkern'bestanden als eigent 111c e -
die Stoa, der Epikureismus und die Skepsis, jede in exklusivem Gegensa}tlze zu a enuanOtiert,
und innerhalb jeder Richtung wurde die Nachfolge als Schulhaupt noch spat ge{mdie Testa;
Dafiir, daB sich die ndtigen Mittel zur Fithrung der Anstal'gen fanden, sorgten ];mm e
mente der Philosophen selbst. So vermachte Theoph.rast seinen Garten, 51113{: aumgla hge -
alle Hiuser beim Garten denjenigen von zehn we1t§rhm benanntet} Sc 1111 ern;hreg oo
jederzeit wiirden zusammen studieren und philosoPllleren Woll.en; sie so t;n ZV: o~
geweihten Boden gemeinsam besitzen und darin, wie augh er, emfach.b.egras elnufve.r }fes'onders
der Peripatetiker Lykon hinterlieB seinen eigenen Spazierplatz an_cinige Sc blu e}r1ic i
aber ist das in dieser Hinsicht wahrhaft klassische Testament }Ep}kurs zu e:llc §n. e -
sichert den (um bloB 8o Minen gekauften) Garten mit allen moglichen Kaitilte en der e
auf alle Zeit; das Haus wird dem Schiiler Hermarchos vs:rmacht, d.er rr'ntih m }11111 erhieren
sophie alt geworden war und nun die Schule leiten' soll, sowie d"enen, d‘1.e mit %n phi osfolr) Seine;
solange Hermarchos lebt; ferner werden bestimmte Emk}mftc fiir dle. Otenopt:ﬁndende
Familie, fiir seine eigene Geburtstagsfeier, fiir die al.lmona.thch am Zwan21gste{1dsta' i
Feier zu seinem und zu Metrodors Gedichtnis, fiir eine Fel.er (Iies Ta_ges der Iiru er im e
Poseideon und fiir eine Feier des Polyinos ausgesetzt. SchlieBlich tr1ft1€t er F}irsorge, aehr,erer
mit ihm philosophiert, moglichst vor Diirftigkeit zu bewahren, und verfiigt Freilassung m
Sklaven. ! :
Staat contra Binmal freilich mischte sich auch der Staat in é!ie Angelegenheiten der SChuh? E:mEli };giﬁltgcszilgg
Schulen Jies 305 v. Chr., als ein gewisser Sophokles ein Gesetz durchsetzte, W?nﬁm- P e
einer Schule vorstehen sollte, wenn es nicht dem Rat upd dem Demos gefa e,b err]; T
war der Tod angedroht. Alle Philosophen verlieBen hierauf Athen, kamen aber ba :

235
234




Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

14Bt sich fragen. Uns ist nichts Ahnliches bekannt als das Buch Hiob. Hier suc.hen die Freunde
Eliphas, Bildad und Zophar durch ihre Gegenreden die 'Theodlcee gegen ch?bs ]ar.mnerllll zu
verfechten (der spiter Eintretende Elihu ist vielleicht cin Zusatz), und endlich tritt Jehova

selbst im Wetter auf, setzt dem Hiob und seinen Tréstern und Tadlern den Kopf zurecht u.nd

macht jenen wieder gliicklich; es treten also jedesmal ganze .Weltanschauung.en gegenein-

ander ins Gefecht. Aber wie alt ist das Buch? Jedenfalls doch nicht vor derp E).nl verfaBt und

wegen der Einmischung des Perserglaubens mit Satan und Enge.l.sch:aren ylellelcht erst na'ch-
exilisch, so daB es jiinger sein konnte als der griechische Dialog. Fiir die Grlechep aber h‘at diese

Form etwas besonders Natiirliches und diirfte bei der Belehrung als prakns;he 1.)1alel.<t1k

wohl so alt als der akroamatische Vortrag sein; denn die Gedanken entwick.eltcn .51ch fner wirk-

lich mehr als anderswo im Gesprich, und darum war auch die Pliﬂosophle, wie frither schon

gesagt, zunichst vorherrschend eine miindliche Sache. Besonders diirfte ein Sokr?.tes, der selbst

nichts schrieb, seine Zuhérer zu schriftlicher Fixierung seiner Gespriche gereizt haben; der
weitere Schritt, daB die Philosophen selbst schriftliche Dialoge in sorgsamer Rcdaktlf)n ver-

Das platonische faBten, konnte sich hieraus erkliren. Sicher ist, daB Plato und andere .S.okratlker. auf dled _ForTn
Kunstwerk die grgBte Miihe verwandten; Plato soll, um sich den Ton des Gespriches zu 51ch'ern, ie (1n
Prosa verfaBten) Mimen (d. h. Gespriche aus dem Volksleben). des Sgphron studiert h.alxben,

auch sagt eine Nachricht, daB er scin langes Leben lang an seinen D1al(?gen herumgekimmt

und gekriuselt habe. Zwar die gottlose Parodie Lucians, wie wir sic z. B. im Gclzstmaﬁl oder gen
Lapithen lesen, bleibt klar und dramatisch. Plutarch dagegen verteilt im Amatorius seine Reden

und Standpunkte auf eine ziemlich unbehilfliche Weise, 1Bt storende Zwischenereignisse

melden u. dgl. In der inhaltlich sonst schr interessanten Schrift de genio Socratis bringt er
alle seine Kiinste mit einem Male vor. Nach dem Vordialog der Einl.eltungspersonen spielt sich
die ganze thebanische Verschworung gegen die Spartaner in lautex.’ Dlalogefl de‘r Hauptpersoneﬁ
ab, unterbrochen durch philosophische Diskussionen, ja durch eine ur_nstandhche Seelen- un
Dimonenlehre in Gestalt einer Vision, die Timarchos von Chironea im Orakel von Lel?adea
gehabt haben soll; was denn ganz dhnlich klingt, wic wenn bei Tie(?k und anderen Rﬂomant}kern
die Personen zwischen Entfiihrungen und sonstigen Roman hinein literarische Gesprz%che fiihren.

Forffiibrung  Jedenfalls haben die Griechen am Dialoge Vergniigen gefund.en. D"aB unsere Zeit, necllc}clldem

der Form bis ihn noch die Renaissance eifrig gepflegt, davon abgeckommen ist, ko'nnte seinen Grun arin

Renai:?a::ee: haben, daB man tiberhaupt nicht mehr so gerne hort, wie man vor Zeiten d'en I.,euten zugehort
hat. Plutarch hat cine besondere Schrift geschrieben: de recta ratione audiendi.

V. DIE WISSENSCHAFTLICHE FORSCHUNG

priva-  Die allgemeine Bildung des griechischen Mannes bestand darin, c%aB er in gewissen li\lon:lla_l-
charakter der gegenstinden (&rxiKha nadedpara), nimlich im Lesen gnd SFhrelben, in der Musik und in
ang%?f;:;; der Gymnastik unterrichtet wurde. Welchen Wert man ihr beilegte, geht z. B. daraus herYor,
daB abgefallenen Untertanen als schwerste Strafe das Verbot soll auferlegt Wor_den sein, ihre
Kinder unterrichten zu lassen; von berithmten Minnern, wie Plato, W}lrden 416 N'amen‘ der
drei Lehrer aufbewahrt; daB aber in der fritheren Zeit der Staat ﬁbex: d1e.Qual-1ﬁkat1.on dlesg‘
Leute eine Aufsicht geiibt hitte, erfiihrbt mrix nicht. Im ganzen verlieB sich die Polis auf die

Bildune der Biirger, die durch das Leben kommt. ‘ \
DiePhilosophie Derghéhcrstrebgende Teil der Nation begehrte mehr, und als nun die Philosophie den Mythus

“I;G’;‘I;‘.d’“ff an allen Orten durchbrochen hatte, war sie fiir ihn sofort auch die Trigerin aller mdglichen
er 1ssen-
schaften

236

Die wissenschaftliche Forschung

Wissenschaften. Vor allem betrachtete sie die Geometrie als ihre Vorstufe, aber auch (hdhere)
musikalische und astronomische Kenntnisse gehdrten dahin. Besonders schuf sie Wissenschaften,
insofern sie groBe Zweige des Wissens und Kénnens durch ihre Einmischung systematisierte,
sic ihren Ideen untertan machte. So entsteht durch ihre Einmischung in das Staatswesen die
Politik, durch sie in die Poesie, mit welcher die Philosophen sich massenhaft beschiftigten,
die Poetik; auch ihre cigene Geschichte schafft sie, indem sie ihre Entwicklung schildert. Dazu
kommen geschichtliche, mythologische, antiquarische Abhandlungen aller Art, so daB man
beim Lesen dieser Titel nie weil}, wo die Philosophie aufhérte und das Spezialwissen anfing;
nur von den bildenden Kiinsten wurde, wie wir frither geschen, fast gar nicht gehandelt; es
ist dies, bei Lichte beschen, ein groBes Gliick fiir dieselben gewesen. — Eine Ausnahme aber
macht doch auch in dieser Bezichung der erste ganz groBe Gelehrte: Demokrit von Abdera, Demokrit
der, 460 v. Chr. geboren, iiber hundertjihrig 357 gestorben sein soll. Wieweit er in seiner
Forschung durch seine Reisen gefordert wurde, die ihn wirklich oder angeblich nach Agypten,
Persien, ans Erythriische Meer, sogar bis zu den indischen Gymnosophisten fithrten, lassen
wir unentschieden; jedenfalls war er Schiiler der verschiedensten Lehrer, auch der Pytha-
goreer. In tiefer Zuriickgezogenheit der Forschung betitigte er dabei seine wunderbare Gabe;,
Physisches zu erraten und auch Zukiinftiges zu weissagen, womit er seinen Mitbiirgern den
Eindruck einer iibermenschlichen Weisheit machte. Er war ein wahrer Polyhistor und vielleicht
von allen Griechen der Zeit um 400 v. Chr. derjenige mit dem weitesten Gesichtskreis und der
groBten geistigen Macht; seine Schriften aber waren u. a. der groBe und der kleine Diakosmos,
ein besonderes Buch iiber Pythagoras, die Werke iiber das Wohlsein und iiber die Dinge im
Hades, eine Kosmographie, eine Uranographie, eine Schrift iiber die Planeten, Schriften iiber
Anthropologisches, Physiologisches, Mathematisches, iiber Wasser- und Sonnenuhren, iiber
den Magnet, iiber Medizinisches und Diitetisches, iiber die Rhythmen und die Harmonie,
tiber poetische Schonheit, iiber die Dichtkunst, dann wieder iiber den Landbau, ein Traktat
tiber Taktik und Fechtkunst, Schriften iiber die Forschung iiberhaupt, tiber die heiligen Auf-
zeichnungen in Babylon und die in Meroe, ein Buch iiber die Chaldier und eines iiber die
Phryger, und zu diesen allen kommt nun noch seine Schrift tiber die Malerei, und daB er irgend-
wo tber die Kunst des Wélbens geschricben haben muB.

Nun mag man ja trotzdem immerhin zugeben: nicht das Wissen ist die starke Seite der
Griechen gewesen, sondern ihre Poesie und Kunst, mit denen wir vollkommen zufrieden sein
konnten, wenn wir auch nichts anderes von ihnen hitten. Thr Verdienst erscheint uns aber von
negativer Seite her besonders gewaltig, wenn wir die Hindernisse erwigen, die ihnen im Wege
standen. Vergessen wir die Konkurrenz nicht, welche die Forschung an dem alles umwogenden
Mythus, an der Redekunst und an der spekulativen Philosophie selbst hatte. Sodann aber waren
auch die Opfer, welche der griechische Gelehrte zu bringen hatte, iiberaus zahlreich und
setzten einen duBerst festen moralischen Willen voraus. Erst in den Diadochenlanden entstanden
gesicherte Positionen fiir die Forschung; vorher muBte jeder Forscher selbst sammeln, was
ohne die groBte Entsagung nicht mdglich war; diese Leute arbeiteten ungeheuer und waren
dabei arm, ohne Verlagsrechte, Honorare usw. Auch ihrer Reisen, soweit sie erwiesen sind, Forscherreisen
ist hier zu gedenken. Ganz gewiBB wurden auch sie unter Armut und vielen Gefahren gemacht;
aber um Kunden und Anschauungen zu gewinnen, Wissende aufzusuchen, auch wohl um zu
lehren, wo man sich noch auf griechischem Boden befand, wagte man sie. An der Tatsichlich-
keit weiter Reisen des Pythagoras zweifelt denn auch niemand mehr, Xenophanes sagt, daB
er siebenundsechzig Jahre die Welt durchstreift habe, Demokrit, daB er von allen Menschen

237



Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst
Die wissenschaftliche Forschung

%orreft:rﬁ des V ]:ithrhun.derts die groBte Lehre, welche die Abschaffung der geozentrisch
: (;)rpse re ul}l;z‘g;zllz s;c}; brmg; : D-lZ Erde li;fgt nich; in der Mitte des Weltsystems, sie ist ein We?tn Z’lof:i-eckungen
ndere und nicht einmal einer der bevorzugten: die Mi 1 1 ,
Zentralfeuer ein, dem die bewohnten G A e
, egenden der Erde abgekehrt, So d M
sind. Und es folgt Platos Schiiler Heraklid i ¥ Icaetes o
ides Pontikus, der zwar die Erde wi in di i
der Welt riickt, aber die tigli ; LT AR
: : glichen Bewegungen der Gestirne durch eine Dreh
um ihre Achse erklirt und auch erkannt hab i PR I
en soll, daB die Venus um die S krei i
um 260 v. Chr. lehrte Aristarch von Samo i i e
1 s wenigstens hypothetisch, die S he sti
die Erde umbkreise sie durch Ach " MG
sendrchung, und Seleukos, der Babyloni i
der heliozentrische Weltbau la i ! O DA b
sse sich beweisen. Damit war doch diejeni R
Augenschein abzuringende Entdeckung xat’ &oxi o o (i S A
Aug kot éoxny, die wir das k ikani
in ihren Grundziigen bereits gewonn%n. S
be}jl&alzlf;telizmc? }I:/Iaght scdhiitztg da}s1 e(iinmal errungene Wissen: neben jenem allem entstand und Das
sich, besonders durch die Autoritit des eroBen Arist 5 jeni :
. oteles, gevztaine g
%\Z?Zenilsche System, welches spiter das Ptolcmiiischeghieﬁ Danach sc}fw;rltgflfzh]grg asj'enége Spaen”
itte konzentrischer Hohlkugeln, welche sich mi ' . el
. : nit Sonne, Mond, Planeten und Fixstern
o . 2 ? e
urer;dsllrei gerumblclawzgef?. D1eses System hat das Mittelalter beherrschen kénnen. Wenn aber Das heli
. . . i e 0 X
grﬁ-jut fs:i ans.te t, 1? eine einmal entdeckte Wahrheit nicht mehr kann verloren gehen, so rische SIY‘Z‘Z:’
Sk c dles auch. Indem er auf zerstreute pythagoreische Winke horchte, hat Koperni,kus
nfang des XVI. Jahrhunderts einer ganzen kirchlichen Anschauung zum Trotz sein heli
zentrisches System aufstellen konnen. ks
: Da w1rjuer Aristoteles auf seiten der wissenschaftlichen R eaktion gefunden haben, mége iiber-
atg: Zzuu enBKlagen Stellung genommen werden, die in neuerer Zeit iiber ihn erho,ben wurden
o durzﬁzrb r‘rtl:an sagen: Wenr} Ar1stotc?les alle.Zweige der Wissenschaft empirisch so Aristoteles
e Vs; e{1 ;)nusssyfwm dl-e Rhetorik und die zoologischen Werke, so wire dazu eine Uriversalismus
ebensliufen nGtig gewesen; er aber verfiigte nur iiber ei i
er wohl ausgefiillt. Vor allem hat er di 4 e e
. ] e Tatsachen der Natur und der Geschi ielseiti
hl a . . . . chte vielseitiger
gzd chn?drlngender. als 1rgen(%em Philosoph vor ihm erforscht. Sein Unterbau war die Kenngﬁs
¥ rd e1gtlm}%en seiner .Vorgar.lger z}uf allen Gebiceten, der Sophisten und Philosophen sowohl
ersh ifi 13 ter, ind hler}fu dlenlie ihm seine beriihmte Bibliothek. Von Philipp und Alexander
er dann aber auch jene kéniglichen Mittel, die ihm sein
rhielt er ; teel, e ausgedehnte Forschung iiber
f::iec}'lI‘lerwelF .ermoghchter.l, Wodurch. er in seinen zoologischen Schriften so unvergle?chlich
e dan positiven Kepntmssen er§che1nt. So ist er der Lehrer der wissenschaftlichen Zoologie
1{1} ¢ gr Wlljssensch?.ftllchen Botanik und der Schépfer der vergleichenden Anatomie geworden
Zn ‘aneblen b;snzt er das enorme politische und historische Wissen, wovon seine Politik.
deugn%s a 1e:gt, ist er i{er(liler der Vater der Logik, durch den die Menschheit zum BewuBtsein
er reinen Formen und der Titigkeit des abstrakten Ver ist, i
: . v . standes gekommen ist, ist er durch
zeln; Pc&etﬁk der Schopfer d'er ThCOFIC der Dichtkunst und hat er mit seiner Rhetorik als Lehrer
Ker. 'kede ur%.st glelchs:jxm eine zweite Existenz. Zu diesem allen kommt noch seine Kunde und
Brilt'l er fritheren Phllosophmchen Systeme und seine Metaphysik, die, wenn er in ihr auch nur
ef.}}rllgtelzls mag geleistet haben, doch wenigstens der fritheste Versuch ist. Der Bau, den er aus-
gfeill rt .at;l1st unter allen Umstinden ein riesiger; er ist und bleibt trotz seiner reaktioniren
Div;:ngG in }c;r Wissenschaft vom Weltgebiude, wie Dante sagt, der Vater derer, die etwas wissen
riechen waren eben, sobald sie wollten, der gréBten und umfassendsten empirischen Der Mangel in

Forschung fihi i - ; e i
g fihig, allein weil keine Polis in Examenform einen bestimmten Grad des Buch- dergriechischen
Forschung

seiner Zeit das meiste Land durchirrt, die meisten Luftstriche und Linder gesehen, die meisten
unterrichteten Minner gehdrt, bei den Weisen in Agypten fiinf Jahre in der Fremde gewesen
sei. Von Plato ist es sicher, daB er nach dem Tode des Sokrates Athen verlassen hat und erst
in seinem vierzigsten Jahre daselbst wieder aufgetaucht ist. Auch er war u. a. in Agypten und
cbenso war es spiter Eudoxos von Knidos. Sie konnten lernen, weil sie nicht die hochmiitige
Ignoranz des Orientalen hatten, die diesen verhindert haben wiirde, mit allen Leuten zu ver-
kehren.
Mangel an  Dazu fehlten die Bibliotheken sehr lange, und Jahrhunderte hindurch war der einzelne Forscher
Sammlungen o o7qrangen, die fiir ihn notwendige Literatur selbst zu sammeln und oft auch selbst abzuschreiben,
bis die Philosophenschulen und die diadochischen Fiirsten hierin Hilfe schafften. Sodann fehlte
der gleichmiBige Ausbau der Wissenschaft. Wohl hat man angenommen, Meister wie Plato
und Aristoteles hitten nach einem einheitlichen, groBen Plane die verschiedenen Gebiete durch-
forschen, Materialien sammeln, Aufgaben bearbeiten lassen, fiir jede Arbeit die geeignete Kraft
zu ermitteln gewuBt, die grdBten Mathematiker hitten sich um Plato gedringt, und Aristoteles
im Lykeion habe das weitere Forschen einem Theophrast und Dikiarch gleichsam vermacht.
Man mdchte dies gerne glauben. Im ganzen forschte doch jeder auf ecigene Faust weiter, und
Schiiler und Lehrer fanden sich zusammen, wie das Schicksal sie zusammengefiihrt hatte. Auch
ergab sich dadurch, daB man von einander nichts wubBte, tatsichlich viele vergebliche Arbeit.
Manche Dinge wurden mehrmals entdeckt, was nach der heutigen Theorie Kraftverschwen-
dung ist; nur 148t sich dem entgegenhalten, daB es damals um so viel mehr Gliickliche gegeben
hat. Damals war kein Biirger gendtigt, irgendeine Quote von Wissen vorzuweisen; denn
cine Beamtenkarriere im modernen Sinne existierte nicht; die als ctwas Hohes geltenden Amter
fiir die wesentlichen Verrichtungen im Staate waren von kurzer Dauer, die eine dauernde
Titigkeit verlangenden Anstellungen aber als etwas Banausisches mehr oder weniger verachtet.
dstronomische  Was nun die Kunde vom Weltsystem und der Natur betrifft, so ist es, wie schon gesagt,
Ahnungen Leine Frage, daB Agypter, Babylonier und Assyrier viel frilher gesammelt und viel reichere
Kenntnisse von Tatsachen besessen haben als die Griechen; sie hatten hierzu bevorzugte und
wohldotierte Kasten und Priesterschaften. Sie konnten das Verhiltnis der Mondliufe zu den
Sonnenliufen berechnen und ein richtiges Kalenderwesen herstellen, sie konnten die Geo-
metrie bei sich so weit entwickeln, daB es moglich wurde, Landkarten herzustellen; sie konnten
durch das einfach geniale babylonische System, wonach ein Kubus von einer Elle in den ver-
schiedenen Dimensionen zugleich die Basis fiir das Gewicht ist, LingenmaB, kubisches Maf}
und Gewicht in einen gesetzlichen Zusammenhang bringen. Agypten hatte durch die Mumi-
fizierung der Leichen den groBen Vorzug, allen anderen Vélkern in der Anatomie voran zu sein,
und schuf ein System der Medizin, das wesentlich richtige Prinzipien hat. GroB miissen die Kennt-
nisse in den angewandten Wissenschaften: der Chemie, Metallurgie, Statik, Mechanik usw.
gewesen sein. — Nun wollen wir gar nicht leugnen, daB die Griechen von diesen Volkern
manches direkt oder indirekt {iberkommen haben; man tut ihnen damit kein Unrecht. Aber
fragen wir ein wenig weiter: Enthilt irgendein Papyrus aus Agypten oder ein Tifelchen aus
Babylon Wahrheiten wie der Satz Anaximanders: Die Erde ist ein Korper, der frei im unendlichen
Raum (émepov) schwebt; oder der des Anaximenes: Die Gestirne gehen nicht iiber der Erde hin,
sondern rings um dieselbe; oder der des Diogenes von Apollonia: Es sind viele Welten ent-
standen durch Verdichtung und Verdiinnung der Luft: Mogen diese W eltkonstruktionen der
Jonier aus Prinzipien an sich auch nur ein schwaches Erraten gewesen scin; bedeutend und
bezeichnend ist eben, daB sie iiberhaupt so etwas wagten. — Und nun kommt bei den Pytha-

238
239




Zaur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

Grofle
Verdienste der
griechischen
Forscher

Historische In-
ferioritdt der
Orientalen

wissens von Schulkindern und spiter von Beamten verlangte, und weil keine Priesterschaft
den Geist der Bevolkerung gegen Wahn und Aberglauben hin abzugrenzen und zu hiiten suchte,
waren sie bei ihrer Art von Bildung niemals gendtigt, die Resultate der hoheren Forschung oder
eine bestimmte Quote von Einzeltatsachen daraus offiziell in sich aufzunehmen, und an diesen
Verhiltnissen, die spiter bei den Italienern der Renaissance ganz dhnlich wiedergekehrt sind,
snderte auch kein Diadochenzeitalter und keine alexandrinische Schule das mindeste. Denn
auch das Muscion von Alexandria war keine mit Examinibus verbundene Lehranstalt — und
schlieBlich war auch Rom nichts weniger als ein China.

Die Griechen fabulierten gerne, nahmen einander aber auch, wie heutzutage die Jiger, ganz
gutmiitig die Liigen ab. Und ob dic jetzige geschulte und lesende und dadurch von den Fabel-
wesen und mancherlei Naturschrecken emanzipierte Welt im groBen und ganzen wahnfreier
ist und nicht praktisch viel gefihrlicherem Wihnen nachhingt, diirfte noch zu fragen sein.

Je mehr aber den Griechen das Dafiirhalten, das Nichtgriibelnmiissen angenchm und der
Mythus das Geliebte war, desto groBer stehen ihre Forscher da, die dem Wahn aus dem
Wege gehen konnten. Welch gewaltiger Ernst muB sie beseelt haben, einen Eudoxos von
Knidos z. B., der da wiinschte, in der Nihe der Sonne weilend und ihre Gestalt, GroBe
und Erscheinung ergriindend, wenn es sein miiBte, zu sterben wie Phaethon! Bei solcher Ge-
sinnung brachten sie es trotz allem dazu, daB allmihlich eine gewaltige Anhiufung wenigstens
schriftlich gesicherten Wissens u. a. auf den Gebieten der Mathematik, Astronomie, Mechanik,
Medizin entstand, und noch die Stoiker, welche sonst eine ziemliche Geringschitzung des
(geometrischen, physikalischen usw.) Wissens bekundeten, sind dafiir die Begriinder des tradi-
tionellen Systems der Sprachlehre geworden, desselben, welches durch die lateinischen Gram-
matiker bis zu uns gelangt ist; der Erfinder der meisten grammatischen Kunstausdriicke fiir
Redeteile und Flexionen war Chrysipp. So hat diese Nation mit ihrem offenen Sinn fiir alles
Wissenswerte in der Welt der Erscheinungen am Ende doch das Auge der Welt werden konnen.

VI. GESCHICHTE UND VOLKERKUNDE

Ganz offenbar zeigt sich die Inferioritit des alten Orients gegeniiber den Griechen auf dem
historischen Gebicte. Die Inder sind v&llig geschichtslos, und zwar mit Willen; hat doch die
ganze duBere Welt Platz in einer Falte von Brahmas Mantel. — Agypter und Assyrer haben
ihre Regentenchronik, worin das eigene Volk nur beiliufig und als Sache, das ganze Ausland
aber nur als Beute und Objekt von Rache und Gier figuriert. — Die Perser besitzen statt des
prizisen Bildes ihrer Herrschergeschichte ein typisch verklirtes in ihrem Konigsbuch und
ordnen dabei alle Personen und Ereignisse einseitig dem Kampf der beiden Weltprinzipien
unter. — Auch bei den Juden treffen wir dic Unterordnung der Geschichte unter einen groBen
Gegensatz: den der Theokratic des echten Jehovadienstes und ihrer Feinde; man hat es bei
ihnen mit den Akten eines Prozesses zu tun. — Erst von den Phoniziern und Puniern ist es
denkbar, daB sie nicht nur in der Ethnographie und Kosmographie, sondern sogar in objek-
tiver politischer Betrachtung zwar nicht die Vorbilder, wohl aber die Vorginger der Griechen
gewesen sein mdgen; denn auch sie hatten eine Vielheit von Poleis und konnten vergleichend
verfahren; es konnte sich objektiver, politischer und handelspolitischer Geist entbinden und
zu wissenschaftlicher Darstellung dringen, wofern nicht aus Klugheitsgriinden von oben
Stillschweigen erzwungen wurde, was wir uns fiir Karthago am chesten vorstellen konnten.

240

Geschichte und Volkerkunde

Ganz sicher aber haben nun die Griechen ein Auge, womit sie die Welt um sich herum als
ein Panorama schauen, und objektiven Geist, und das nicht nur fiir ihr Volkstum, sondern sie
fiithren die Feder fiir alle Volker. Sie erst konnen etwas sehen und sich dafiir i’nteressieren
ohne es zu besitzen oder auch nur zu begehren; und da sie in lauter einzelne Poleis und diese
wieder in Parteien zerfallen, kennen und schildern sie auch einander. Die unparteiische Be-
schauung fremder Vélker und vergangener Zeiten bildet aber einen ewigen Ruhmestitel fiir
sie; denn seit ihnen und durch sie sind alle Kulturvolker genétigt, von allen Vélkern und Zeiten
Notiz zu nehmen; dieses Allinteresse verdanken wir nur ihnen; wir kénnen uns nicht denken
wie es gekommen wire, wenn sie nicht mit ihrer Denkart die Romer angesteckt hitten. ’

Und doch ist der gréBte Feind der genauen historischen Wissenschaft bei den Griechen nicht
der Mythus, denn diesen wiirde man bemeistert haben, sondern ihre unverbesserliche Ungenauig-
keit und Gleichgiiltigkeit gegen das Exakte. Ihre Objektivitit bezieht sich im ganzen nicht
auf sachlich genaue Ergriindung irgend eines Tatbestandes, sondern auf dessen innere Bedeut-
samkeit, seinen allgemein menschlichen oder volkstiimlichen Gehalt, welche moglichst sprechend
hervortreten sollen. Welche Abweichungen man sich in der Tragddie in den Schicksalen und
Charakteren der einzelnen Personen gefallen lieB, haben wir frither gesehen. Fiir die Geschichte
ist vor allem wichtig, daB die Ereignisse und die traditionellen Auffassungen der Personlich-
keiten von der dorischen Wanderung an die lingste Zeit nur miindlich iberliefert wurden.
So wurden gemiB der typisch-mythischen Anschauung der Dinge aus den geschichtlichen
Ereignissen von selbst Mythen. Schon hier ergibt sich ein Hauptunterschied zwischen Herodot
der so vorwiegend aus miindlichen Erzihlungen Dritter, ja Zehnter schopft, und Thukydides’
dessen Quelle Akten und miindliche Erzihlungen von unmittelbar Wissenden, d. h. Augen-’
zeugen, sind.

Wenn wir durch unsere Schulung auf das Exakte angewiesen sind und auBerhalb desselben
kein Heil sehen, so schauen die Griechen dafiir Typen, und der Ausdruck fiir den Typus ist
die Anekdote, die im ganzen immer wahr ist und doch kein einziges Mal wahr gewesen ist.
In diesem Sinne bleibt z. B. das erste Buch Herodots ewig wahr, obschon gewi nicht viel
davon iibrig bliebe, wenn man das Typische abzoge.

Die neuere Kritik hat manches von diesen Anekdoten, oft mit leichter Miihe, schon durch
Nachweisung von Anachronismen, anderweitigem Vorkommen usw. beseitigt, und doch wird
man z. B. bei Plutarch nie mit allem aufriumen kénnen, noch auch wollen. Aber nun hat sie es
neben den spontanen charakteristisch-typischen Geschichten auch mit der absichtlichen lite-
rarisch erarbeiteten Erdichtung, der geflissentlichen Erfindung zu tun gehabt, die sie als die
Unart ganzer Schulen hat nachweisen kénnen. Mit Pythagoras wird geradezu alles und jegliches
aufs gewaltsamste in Verbindung gebracht: Numa so gut als Zaleukos, der sein Schiiler gewesen
sein soll; ja, als die Demokraten von Sybaris die Auslieferung der vor ihnen nach Kroton
Gefliichteten unter Kriegsdrohung verlangten, muB er das Volk von Kroton zur Rettung der
Schutzflehenden bewogen haben. Wer vollends den Komikern in die Hinde fiel, wie Euri-
Pides, der wurde samt Eltern und GroBeltern zum Mirchen. Ferner herrscht das Anekdotische
in der ganzen Lebensgeschichte Platos, sowohl bei Diogenes von Laerte als bei den tibrigen

Biographen. Selbst die wahren Tatsachen werden mit Gespriichen, Umstinden und Witzen
referiert, welche das groBte MiBtrauen rege machen, so daB schlieBlich fast jeder Punkt im
Lgben des Philosophen bestritten ist, und mit Hippokrates steht es dhnlich. Hierher gehdrt auch
die Ausmalung der verschiedenen Arten, wie Tyrannen herrschten und gestiirzt wurden, und
tiberhaupt aller Verschworungsgeschichten. ,

16 Burckhardt, Griechische Kultur 241

Die Griechen
,,sehen

Ihre
Inexaktheit

Ihre Typologie

Die Anekdote

und deren
kritische Beur-
teilung



Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst R

Bewfte  Uberhaupt scheint die Vulgata des Perserkrieges, wie sie schon.Herodot vorfand, .ble(sonder.s

Erfindungen < a5 die odysseischen Listen des Themistokles und sein angebhchesn Zusammenwir ercx1 mit

Aristides betrifft, zurechtgemacht. Auch das bdse Ende der drei A.r_lk.lager dgs Sgkratcs.,. enen

ihre Mitbiirger eine solche Verachtung bezeugt haben sollen, daB3 sie sich schlieBlich erharagten,

wird so erzihlt worden sein, wie man es ihnen gegonnt habeg \_Nurde.. Auch der Rel§elugner

ist hier noch Erwihnung zu tun. Die Erdichtung erfolgte b61'Men.1n doppelter .Rlchtung,

indem erstens ibertricbene und wunderbare Dinge, die im Orient sein sollten, frei ersonnen

und zweitens griechische Mythen mitgenommen und hglverpﬂan?t wurden. Letzteres Wag&en

besonders die Begleiter Alexanders, um ihm zu schme1che!n. Dl.eselben.vcrlegten z. B. den

Kaukasus aus dem Norden nach dem 8stlichen Meer, indem. sie gewisse n?-chsche Berge Ka}.lkasgs

nannten, und zeigten dem K&nig in den Parapamisaden eine heilige H.ohle a'ls das G§fangnl§,

woraus Herakles den Prometheus befreit habe. Alexander sollte damit, weil er gleich weit

t sei, dem Herakles verglichen werden. '

Dokumenten- gellz_‘lrrllgd nun offenbart sich cir%e eigentliche F'zilschernatur‘ der Hellenfan besonders agch im

filschung Uy erschieben von Dokumenten. Es ist hochst charakteristisch, daB} gleich .der erste Brief, d]elr

in der spiteren Trojasage vorkommt, eine Filschung ist. U‘nd'auch um d%e Geschle.chtstafe 0

und Urkunden stand es manchmal nicht besser: der alte ionische Gesc'hlchtsschrelber Aku—

silaos war, so wie man ihn spiter besaB, ein notorisches Falsum (VOQEI-JETOLI). Er sollte seine

Genealogien aus ehernen Schreibtafeln zusammengeitellt haben, du‘: sein Vater. du.rclh Aus-

grabung gefunden. Auch Gesetze und Volksbeschlusse wux:den leichthin fingiert; etztcclre

verraten sich dann etwa durch geschwiitzige Motivierung, wie der der Athener zu Ehren des

ippokrates. ;

Schwierigkeit Hlfl:lpehmen wir zu diesem allen noch das Gegenbild des Fﬁlscher}s, ‘niim‘hch d?.s Unterss:}‘llagen

des kritischen 1. \7orhandenen, so erhalten wir eine Vorstellung von den Schwierigkeiten, die dem kr1t1schep

o Forscher iiberall begegneten. Wer das Wahre suchte, wie Thukydides, muBte erstens Wa.xhrh.elt

von Poesie und zweitens Wahrheit von Filschung auf Schritt und Tritt scheiglen. ‘Und schheﬁhch

ist das seit lingerer Zeit Vergangene dann doch nie die st.arke"Se}te der grlechlsc}}ien‘ I—}Illstlorlo-

graphie gewesen, sondern duéch die Darstellung des Zeitgendssischen oder noch nicht lange
Vergangenen wurde sie grob. .

Orts- und Hgistogrie (Erkundung) igm griechischen Sinne enthéflt nun geben éer Geschichte Orts- 111)nd

Linderkunde 1 5 derkunde, ja Geschichte nach Lindern. Die Gr1echen.51nd spit dazu gekomr.nen, aber

dafiir ist ihre Geschichtsschreibung auch so gesund als méglich entstanden. I'hre_ I}asm war die

Topographie des einzelnen Ortes oder Landes, die Qrtsmythen, lokale Ang.qtlllnaten, .Er}tnne—

rungen aller Art, wofiir das Verzeichnis der olyumchen Sieger, das (fre.lhc notorls}ci aus

der Erinnerung erginzte) der spartanischen Kénige, die der Prytanen von Korinth, d.er Archonten

von Athen, der Priesterinnen von Argos und shnliches der Art, das notwendigste 'chr?no—

logische Geriist abgeben mochten. Erst nachdem man mit der Vaterstadt, dem einzelnen

kleinen Staate, begonnen hatte, dessen Aufzeichnungen, wenn er solche besaB,' eher wie AnFl—

quitiiten als wie Geschichte werden ausgesehen haben, ging man zur Qeographle und HIStf)réo__

graphie auch anderer Linder und dann zu der Verflechtung der Schicksale mehferer Linder

{iber; aber man entschloB sich schwer und langsam, zumal zur Erzihlung der nachster%. VeF—

gangenheit; auch brachte erst der Perserkrieg Ereignisse, die an Gesam.tbedeutung t;llr die

Nation den mythischen gleichstanden, welche bisher gllc':s Inte?resse auf sich gezogen atFlcn.

Wichtigkeit  Thren Anfang aber hat die hellenische Historiographie in Ionien g"ehabt, und zwar in Mi (;t,

Milets yelches iiberhaupt statt Athens die Lehrerin der Vélker geworden wire, wenn nicht die Knech-

tung durch die persische Ubermacht der geistigen Entwicklung ein gewaltsames Ziel gesetzt

hitte. Von dieser Stadt gab es schon um §40 v. Chr. eine in Prosa verfaBte Griindungsgeschichte Kadmos
(krioig), die auch von dem {ibrigen Ionien handelte und einem Kadmos zugeschrieben wurde.
Bereits um 502 aber, beim Beginn des ionischen Aufstandes, war hier Hekatios ein Mann Hekatios
von Anschen, der sein bald Historien, bald Genealogien benanntes Geschichtswerk mit dem

Satze beginnen durfte: Also spricht Hekatios von Milet: Ich schreibe dies so, wie es mir als wahr
erscheint; denn die Erzihlungen der Hellenen sind mannigfaltig und albern, wie mir vorkommt.

Er ging hier auf die Stammsagen der Griechen ein und besonders auch auf die Stammbiume,

und muf} daneben auch manche Ereignisse der geschichtlichen Zeit erzihlt haben. AuBer den
Genealogien gab es von Hekatios aber auch eine Fahrt um die Welt (viig mepiodog), worin

von dem vielgereisten und auf alle diejenigen Linder, mit welchen Griechen in Verbindung

traten, aufmerksamen Mann Europa und Asien in zwei Biichern behandelt waren. Seine Kennt-

nisse reichten von den Siulen des Herakles bis zum Indus, und seine Linderschilderungen waren
umstindlicher als die Herodots und bezogen sich auch auf die Linder, die dieser nicht kannte.

Charon von Lampsakos verfuhr in der Art des Hekatios. Auch er schrieb zwar Jahrbiicher Die iibrigen

(por) seiner Vaterstadt, daneben aber beschiftigte ihn die Volkerkunde des Orients: er ver- Legegraphen
faBte einzelne Werke tiber Persien, Libyen, Athiopien und war als Erzihler des Perser-
krieges der Vorginger Herodots. Ebenfalls von persischer Geschichte hatten schon frither

die Werke des Dionysios von Milet gehandelt, erst zur Zeit der Perserkriege dagegen
verfaBte Hippys von Rhegion als der erste eine Geschichte Siziliens, worin auch eine Dar-
stellung der Besiedelung Italiens vorkam. Bis gegen den Peloponnesischen Krieg hin scheint

ferner Xanthos, der Lyder, gelebt zu haben, der Verfasser eines auch geographisch und ethno-
graphisch wichtigen Werkes iiber Lydien, das laut den Fragmenten treffliche Kunde gegeben
haben muB. Dessen Zeitgenosse, der noch zu Anfang des Peloponnesischen Krieges lebte, der

erste historische Gelehrte, Hellanikos von Mitylene, endlich vertrat alle moglichen Gattungen.
Er schrieb auBer iiber seine Zolisch-lesbische Heimat und iiber Attika auch ein Werk tiber das
persische Reich und gab in seinen Schriften, wenn auch in kurzer Form, eine Zeitgeschichte,
deren Inhalt die Ereignisse zwischen dem Persischen und dem Peloponnesischen Kriege waren.

Dies sind die Logographen, wie man Herodots Vorginger gewdhnlich nennt, zu denen man
noch seiner ethnographischen Schriften wegen den (freilich etwas jiingeren) Demokrit und
diesen oder jenen fritheren Philosophen rechnen kénnte. Wihrend die groBien Tragiker den
Mythus auf ihre Weise in die Kur nehmen, sammeln sie ihn noch einmal stofflich und bringen
ihn auch wohl (durch Genealogien und Chronologie) in ein System oder doch in einen gréBeren
Zusammenhang; daneben aber erzihlen sie die Lokalgeschichte oder Lokalsage ihrer Polis,
berichten die Zeitgeschichte und entdecken Geographie und Geschichte des Orients, d. h.
das begabte Volk rat* é&Zoxfiv beginnt Buch zu fithren iiber die Welt iiberhaupt und hat dabei
kein anderes Prinzip, als das des Interessanten.

Das Verdienst dieser Geschichtsschreibung aber wire nicht bloB nach deren absolutem Wert Freiwilligkeit
(nach Inhalt und Tiefe) und namentlich nicht bloB nach dem relativen Wert fiir unsere Kurio- % Leistung
sitit zu beurteilen, sondern wesentlich nach der vélligen Freiwilligkeit der Leistung. Wir
mdchten nun gerne wissen, ob die Stidte jemals ihre Logographen honorierten und etwa als
Stadthistoriker anstellten, ob sie Reisende beauftragten und unterstiitzten, und ob es in ihnen
Kiufer fiir die Biicher gab, oder ob die Forscher, wie die meisten Philosophen, in freiwilliger
Armut lebten. Nach unserem Eindruck geschah fast alles spontan, und die Titigkeit muB eine
wesentlich aufopfernde gewesen sein.

e i 243




Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

ie Fortsetzer von
; Dasselbe wird aber auch fiir die Kosmographen des IV. ]a}lllrh}mﬁztt;l ilsch i
Dle;:;’;::; gl i undDemo.kfit_S Eorlsfhgllzﬁ,c}%efl';:tng.eiltl;t }Sliten, zu beseitigen, und so
i St'ﬁrksmnwa'hlcl}‘:: rg;:il;;i?i; d:zclsfcehjer;n aEudoxos, Dikiiarch und Ephoros vielcis itzhxlr{eerl-;
e S}Xtemrzgissten interessiert uns aber Pytheas von Massalia, von dessen dPerS(l)}I;en L
I‘I?the?' v v o r zu oerne Niheres wiilten. Er reiste nach 340 v. Chr., etwa Ztcl1 erse b Sic};
e R ger Art auch ein groBer Entdecker, die Welt eroberte, und man g
0 Alexandle;’ m'seltlilen nimlichen Jahren Griechen zum ersten Male nach Th}lle un ;n =
el lg ine Fahrt ging von Gades um Spanien herum und an.der Kiiste VOI‘L Fra s
In('ius gelanz(';ten.h ]CSritannien wo er das Zinnland besucht zu haben scheint, und dann 151 scten
e i dlich von B’ritannien, bis nach dem genannten Thule, wc:lcfhei1 am et1esu -
"Tagefah'rtellll nlor dsciland ist. Er bestimmte die Lage des Bernsteinlandes und ist der ;ﬁ‘s ed "
1r_gef_1dem e i‘n sdie Untelt'scheidung von Skythen und Kelten an dex;_ Nordsee, w rf?lh =
i il h nichts weiB. In seiner Schrift, welche den Titel Uber den Ozeﬁfhu rte,
N nOcd n Mond in Bezichung zu Ebbe und Flut und maB'auc.h Fl.ui ) lfn.
mehte_ eil iy rfunmehr die Zeit eine literarische geworden, .und fiir dlle Vie c:r(l:1 tegann
i ki enl i Da kam und las in Athen und vielleicht auch in Qlympm: I—}I)ero o .urde
o Vordesen': Beren Schicksalen erfahren wir, daB er 484 zu Hallkarr}aﬁ geboren v; 4
e alllin sjahren lange in Samos lebte. Spiter half er seine Heimat von I{/yg a}rlr'ler
. e Semendjurl;g \%iilen VerdruB und zog wahrscheinlich zunichst nach. Athen. onh i ;
be&elen" 'fan y 'erh iroendeinmal an der Kolonisation von Thurioi, und an diesem erlt'e sC 21{)1_
. beteﬂig:f e;{SlC tsa%he an seinem Werke geschrieben zu haben, als vor dem vc(; igen e
ezhiizzg}ziesslglbesug— denn es schlieBt zufillig und wie u;w‘ollendelt3 — \X;ﬁiezg; iserfézfg:;ten
; i i n zu sein. Seine grobe .
Hﬁlfte d o P(f'lopongsslcsa;}lleerrll g{riifegrisng]?}::ersebis Elephantine in Agypten, nach .Kyrene, I;hrg-.
d}e'Relseni) lle el:d m kimmerischen Bosporus, dem Skythenland ur}d Kolchis unFeflnaz.l [%
e S fi( ist fraglich. Von ihm meldet nun wirklich cine alte Nachricht, fm
o erfnach}ieP:;cS)lrigsu;;;l in Athen hin aus der attischen Staatskasse ein Geschenk von ze
er auf se
' ?alef}ten_ em%i??tm:ii};arlzjr von seinem reinen Forschungstrieb stammen 1_<or}11ntn:1c, gzlngliezcii:;
Zweckljlimg ﬂngl-t elnCI'B Alif abe. die darin bestand, den Gegensatz zw1sch_en Grieche arkl) udie o 5
er anits?enize;gnrogri)ﬁen gAusg,ange im Perserkrieg darzustgllen. hl?ﬁlﬁl sg%n A\Zer}lfajjsg defi e
i i ioen, deren alt die Ansc :
i g'ehabt hczllbe,herli1 ed?r[elilt':irgilearmgz)gttze‘;,P(i-ieed;%erwerfung der maBverachtenden H}Lbr_ls uswW.
barkelZ}icijlt:I rurtsscniec};t ganz wahrscheinlich. Uns scheint der einzige ng:c‘k, degelelr K(c;ln ;Ellieez
e i i Nationen in Konnex bringen
L T kOIOssal'en, 'dle VerSChled?an::n ewesen zu sein: damit nicht grofie und wunder-
e Zerfo';gtte;’tdflltfentieislin;:i %r;}g;iz?tgirlilzlj? IIBCarba;gen getan worden sind, der Verie"ssenheit anheim-
f:lrIZn aDeie,s ist ein Gedanke, der keinem Aégflpt;r oliier ]gge(rileilalstzﬁll::ﬁ??:insz;;lteﬁlc;n e
i . ® . . . . . uc e; v
o Klonif)osm? fl'cS:l: iI;:SZf;S(]:;;gn?;? sich ununterbrochen. Er 1iBt jedef Land da,--vilol'ii
fiocg Eagus:rrl?rii:nhang der Ereignisse eintritt, seine Geschichte, bald hochst umstindlic
m e . o
A r quantum satis erzihlen. “n ik ) '
Verwendung (Asggiiierg;ogzldFﬁlslchg stammt gutenteils daher, daB er miindliche Erzihlungen aufzeichnet,

. tof paiindli tlehnen aus schriftlichen Er-
miindlicher ja sein meistes Erzihlen ist der Art a priori miindlich, daB das En
Erzdhlungen

Sein Leben

Komposition

244

Geschichte und Volkerkunde

zihlungen daneben sofort als tot und langweilig erscheinen wiirde. Natiirlich ist dabei das

wenigste exakt, das meiste schon von selber typisch aufgefaBt. Nur schon im ersten Buch

wimmelt es von solchen Geschichten, die, obwohl er sie als glaubwiirdige Geschichte gibt,

vollstindig den Charakter der Novelle haben; es ist keine darunter, fiir die wir ihm nicht
innig dankbar wiren. Die Geschichte vom Tode des Kambyses geht orientalisch etwa bis zu
den abgeschnittenen Ohren des Pseudosmerdis fort; von da an ist es eine vollig hellenisierte Herod. 111, o
Novelle, vielleicht aus zehnter griechischer Hand. Zum Schénsten aber gehdrt doch immer
die Anlage und Durchfiihrung des ersten Buches, welches véllig miindlich und noch ganz wie
ein Epos lautet.

Eine Menge Griinde und Motive, nicht, wie die Betreffenden sie hatten, aber wie sie sie Seine
gehabt haben kénnten, und auBerdem scine eigenen allgemeinen Gedanken legt Herodot in Gespréche
den von ihm selbst fingierten Gesprichen nieder, wihrend er anderseits noch gar keine Volks-
reden bringt. Dieser Art sind auBer den Reden Solons bei Krésos die meisten Reden und Ge-
spriche des Xerxes mit seinen GroBen (VIL, 81, 4s5ff.).

Vollendet reif in Komposition und Darstellung ist dann am Ende des V. und Anfang des pragmatische
VI. Buches die Geschichte des ionischen Aufstandes. Ganz meisterlich, indem Herodot es dem Darstellung
Leser nicht aufdringt, sondern nur fein andeutet, ist die Wendung der Dinge in die Ionier
selbst und ihren Charakter verlegt. Schon Aristagoras mit seiner Welttafel als (zuletzt sehr Herod, v, 4
zudringlicher) ionischer Schwindler ist eine iiberaus sprechende Gestalt; wenn man aber die
Insubordination der Griechen betrachtet, wie sie sich vor der Schlacht bei Lade darstellt, ist
die moralische Kausalitit mit Hinden zu greifen. Wenn eine Darstellung, die auf den Nach-
weis des inneren, ursichlichen Zusammenhangs ausgeht, pragmatisch ist, so handhabt hier
Herodot das Pragmatische schon mit dem groBten Genie.

Uber seine Objektivitit haben wir von ihm das sein Verfahren im allgemeinen kennzeich- Seine
nende Wort: Ich habe die Pflicht zu erzihlen, was erzéhlt wird; es zu glauben bin ich nicht durch- OYektivitit
weg verpflichtet, und diese Erklirung soll fiir meine ganze Darstellung gelten. Auch scheidet er Herod VII, 152
genau dic Autopsie vom Horensagen und gibt den Grad der GewiBheit an, indem er etwa sagt:

Soweit geht meine Anschauung, meine eigene Meinung und meine Forschung; im Ferneren werde Herod. 11, 99
ich die dgyptischen Erzahlungen, wie ich sie gehirt, berichten; doch ist etwas von eigener Anschauung

auch hierbei. Man mdge daneben halten, wie die Geschichtsschreiber anderer Volker eine Sache

nur entweder gar nicht oder apodiktisch zu sagen imstande sind, und man wird den enormen
Fortschritt inne werden, der hier von den Griechen getan ist.

Beim festesten BewuBtsein seines Wertes als Griechen, welches deutlich durchblickt, hat er Verstehen des
doch gar keinen Diinkel gegen die Barbaren; er respektiert nicht nur deren Macht und alte Fremden
Kultur (womit ohnehin indirekt der Sieg der Griechen fiber Persien im Werte steigt), sondern
es freut ihn tberhaupt, wenn er feste Lebensformen (Nomoi) antrifft, mogen diese an sich
mehr oder minder lobenswert sein.

Hochst bedeutend ist sein Verstindnis fremder Religionen. Hierbei muB ihm freilich das und vor attem
griechische BewuBtsein (durch uralte Géttermischung und die von den Kolonien herstammende Jlrgﬁiee;h"
Kenntnis einer Menge von Barbarenkulten) lingst vorgearbeitet haben; da er aber der erste ist,
der in diesem Sinne spricht, so ist er fiir uns der Griinder der vergleichenden Religions- und
Dogmengeschichte. Der Grieche ahnt und sucht, wenn auch nicht immer mit sonderlicher
Kritik, Affinititen und Identititen fremder Gétter mit den seinigen und forscht endlich inner-
halb der Fremdenreligion eines nach dem anderen aus. Er hat keinen Abscheu gegen das Fremde; Herod. I, 105
es interessiert ihn, daB die Uranientempel auf Kypern und Kythera Ableger des uralten Tempels

245



Religions-
geschichte

Herod. I1, 53

Herod. 11, 58

Zur Philoméhic, Wissenschaft und Redekunst

von Askalon sind u. dgl., und dabei geht ihm die groBe Anschauung eines'zeitliche‘:n Entstc‘:.hens,
Wachsens und Sichinderns der Religionen auf. Er glaubt zu wissen, daB diehellenischen Gotter-
namen aus der Fremde stammen, und daB die Pelasger, welche die Gotter erst nur namenlos
verehrten, diese Namen erst allmihlich erfuhren, am spitesten den des Dionysos. Von Beinamen,
Ehren, Verrichtungen und Ausschen der Gotter aber samt der Theogonie sagt er, daB meuvolle"nds
erst von Homer und Hesiod stammten; denn die angeblichen friiheren Dichter halte ich fiir spater.
Wie die Namen, leitet er auch (dies vielleicht in hohem Grade richtig) feier.liche Kult.handl.ungen
(Festversammlungen, Prozessionen, Bittginge) von den Agypte_rn her, be1. denefl die G.rlechen
sie gelernt; in Agypten scien sie uralt, bei den Hellenen aber viel spiter en}ge_fuhrt. D1es alles
hindert ihn aber durchaus nicht an groBer Pietit fiir die Gétter und fiir heimische wie fremde
Weihen und Kulte, fiir die samothrakischen wie fiir die dgyptischen; er will von ihnen ausdrii.ck—
lich nur sagen, was alle Menschen wissen, und nur, soweit der Zusammenhang 1hn da?u n6t1ge.

Von seinen Resultaten konnte im einzelnen alles falsch sein, und dennoch blicbe ihm seine
hohe Bedeutung als Griinder einer objektiven Religionsbetrachtung. .

Auch in der Weltkunde, worin ihm freilich die Ionier viel vorgearbeitet hatten,.lst Herodot
fiir uns der ausgesprochenste Vertreter der Griechen, welche, obwohl sich deutlich von den
Barbaren geschieden wissend, sich doch mit der ganzen Welt verwandt und auch dgrch ihren
Mythus verflochten fithlen, wie ja auch gerade sie Heroen und Gotter haben, welche m.anderen
Lindern reisen. — Seine Anschauung, dal die Rinder das beste an der Welt seien, qnd
daB Hellas mit seinen herrlich temperierten Jahreszeiten und ebenso Il}dier} und Athloglen
mit ihrer gewaltigen Tierwelt und Fruchtbarkeit dahin gehdren, ist im Hinblick auf das diirre

Persien und Arabien nicht so unverzeihlich.

Thukydides'si-  Schon gingen andere weiter, zumal diejenige Quelle, aus welcher Thukydide.s seine er-
zilische Quelle oo nliche Ethnographie von Sizilien schopfte. Sie ist das Hochste, was an Aufzihlung und

V1, 2ff.)

Seine
Forschungs-
methode

Sein Leben

Sein Werk

richtiger Schichtung von Volkerbestandteilen im Altertum geleistet -WOI'an ist. 1
Von Thukydides wissen wir das Geburtsjahr nicht und vom Todesjahre nur, daB es in die
Zeit nach der Wiederherstellung Athens fillt. Aus angesehenem attischem Hause hervor_gegangen
und mit einer reichen Frau verheiratet, verwandte er, wie sein Biograph Marcellinus sagt,
seine Mittel zu Forschungen iiber die Geschichte des groBen Krieges, den er sich zu er?éihlen
vorgenommen, und dessen Bedeutung er schon vor dem Ausbruche geahnt hatte. Er lieB es
sich zu diesem Zweck z. B. viel Geld kosten, nicht nur von athenischen, sondern auch sparta-
nischen und anderen Soldaten die nétigen Aussagen zu erhalten, und ermittelte vermdge dleSF:r
Verhsre von Leuten beider Parteien aus der Ubereinstimmung der Mehrern die Wahrheit.
Seiner Bildung nach gehdrte er zu den hochsten Kreisen Athens: als Phi_losoph war er Anaxa-
goreer und in der Redekunst Schiiler Antiphons, doch sollen auch quglas unc'l. Prod.lkos stark
auf ihn eingewirkt haben. Ein Kommando, das er 423 an der thrakischen K'ustf? fithrte, und
wobei er das Ungliick hatte, daB Brasidas thm mit der Einnahme von AmphlPOhS zuvorkam,
wurde, trotzdem daB er bei dieser Gelegenheit Eion hatte retten kdnnen, die Veranlassung
seiner Verbannung aus Athen wegen Verrates. Ex hielt sich von da an groBenteils in Skapte-Hyle,
wo er infolge seiner Heirat Goldbergwerke besaB, aber auch an anderen Qrten auf; r}ach
Beendigung des Krieges konnte er zwar in die Heimat zuriickkehren, soll aber hier nach wenigen
Jahren gestorben sein, ohne sein Werk vollenden zu kénnen, dessen Gesamtausarbeitung
iibrigens erst in das letzte Jahrzehnt seines Lebens fallen diirft.e. :
Thukydides gibt nun von der damaligen griechischen Geschichte nur, was d"en groBgn Kamp
beriihrt, dieses aber fast chronologisch. Er wei}, daB dieser Kampf das groBte Ereignis seit

246

Geschichte und Vélkerkunde

Menschengedenken ist, und hat sich vorgenommen, denselben mit vollkommener Wahrheits-
liebe zu schildern, ausdriicklich nicht nach bloBem Befinden (tg ¢uoi edoker), sondern indem
er den Dingen mit einer chernen Objektivitit auf den Grund geht. Zu dieser Aufgabe bringt
er die Fihigkeit mit: fiir Griinde, Anlisse, Verlauf und Ergebnis des groBen Prozesses hat
er den allerweitesten Ausblick: man sieht, wie die Dinge steigen und unvermeidlich werden;
ohne aufdringliche Bemerkungen, mit den leisesten Mitteln 1iBt er uns die Notwendigkeit
als solche empfinden. So hat er denn der Welt den groBen Dienst geleistet, zu zeigen, bis zu
welchem Grade eine Krisis sich wahrheitsliebend schildern 13B8t. Wihrend er aber zu diesem
Zwecke die Tatsachen mit groBer Umstindlichkeit beschreibt und motiviert, spricht er wenig
eigene Meinung oder gar moralisches Urteil aus; letzteres wird in den furchtbaren allgemeinen
Kapiteln (III, 82f.) absolviert, wo er einmal zu einer Taxation des moralischen Tiefstandes der
Hellenen iibergeht.

Wihrend er die Leute vollig in ihrem Charakter reden und handeln i8¢, begniigt er sich
in der eigentlichen Charakteristik mit wenig Worten. Bei Perikles Tode gibt er rein nur das
Politische, dieses aber vom héchsten Gesichtspunkt aus, so daB die kurze Stelle das Fundament
des ganzen seitherigen Urteils geblieben ist, und vermeidet selbst hier auf das strengste alle
weiteren Personalien, und zhnlich sparsam ist er iiberall. Ob das ausgezeichnete Lob des Bra-

Thukyd. I, 22

Zuriicktreten
der eigenen
Meinung

Thukyd. II, 65

sidas reine, hohe Objektivitit ist, oder ob es thm wohltut, in seinem cigenen Kommando einem Thukyd. IV, 81

groBen Manne gegeniiber gestanden zu haben, diirfte sich freilich fragen lassen.

Der eigentliche, groBe Fortschritt aber iiber Herodot und alle friiheren Griechen und alle
alten Nationen hinaus liegt in der Subsumption der Ereignisse oder Phinomene unter allgemeine
Gesamtbeobachtungen. Jedenfalls kommt die allgemeine politische Reife Athens in ihm zum
Worte, und fiir uns ist er der Vater des kulturhistorischen Urteils, d. h. derjenigen Weise die
Dinge zu betrachten, hinter die die Welt nun einmal nicht mehr zuriick darf. Mag er nun auch
im einzelnen hiufig irren, so ist er doch fiir alle Zeiten der groBe Bahnbrecher.

Fiir diese subsumierende Behandlung ist von allerhdchster Bedeutung und auf alle Weise
eine groBe Neuerung die Einleitung des ersten Buches mit ihrer als Konstruktion gegebenen
ilteren Geschichte der Hellenen. Indem er mit der Frage nach den Ursachen des hiufigen
Wohnungswechsels beginnt, findet er diese in der Notwendigkeit, vor einer Uberzahl zu
weichen, und in der Leichtigkeit des Entschlusses, bei mangelndem Handel, diirftigem Acker-
bau, unbefestigten Orten und leichter Moglichkeit, die tigliche Notdurft zu befriedigen. Er
erkennt, daB der beste Boden (Thessalien, Bootien, der Peloponnes auBer Arkadien) die meisten
Wanderungen iiber sich muBite ergehen lassen, indem sich hier, sobald einige zu groBerem
Besitz und EinfluB gelangten, innere Zwistigkeiten erhoben, woran man zugrunde ging, und
zugleich auch Leute anderen Stammes solchen Bevolkerungen mehr nachstellten; Attika
dagegen wegen seines mageren Bodens bliecb von Unruhen meist frei und behielt dieselbe Be-
vélkerung. So dient zum Beweis, daB die griechischen Linder wegen der Wanderungen nicht
gleichmiBig emporkamen, gerade das schnelle und starke Wachsen des davon nicht mit-
genommenen Athen. Es wird die Beobachtung mitgeteilt, daB die neuen, seit der Entwicklung
des Seewesens gebauten Stidte am Meere oder auf Isthmen, die #lteren des damaligen See-
raubes wegen landeinwirts, entfernt vom Meer angelegt worden seien. Die allgemeinen
Phinomene hat er richtig: die Griindung von Poleis durch Ausgetriebene aus anderen Poleis,
auch die Verbreitung eines kleinen ausgetriebenen Volkes, das an neuer Stelle zu einem herr-
schenden wird, wie dies mit den aus dem thessalischen Arne ausgetriebenen Bdotern der Fall
war. Und auch fiir das Weitere, nach der dorischen Wanderung, hat er merkwiirdige Blicke,

247

Subsumption
unter Gesamt-
beobachtungen

Einleitung
von Buch I



Gegenwarts-
schilderungen

Xenophons
Hellenika

Memorabilien,

Kyropadie und

Anabasis

Zur Philosophie, Wissenschaft und Redekunst

wenn er z. B. die Tyrannis daraus ableitet, daB die Einkiinfte groBer geworden seien als zur
Zeit des heroischen Konigtums, oder die Seemacht der hellenischen Staaten zusammen mit
dem zuerst in Korinth aufgekommenen Trierenbau sich entwickeln léi.Bt oder auf die $chW1er1g-
keit aller groBen gemeinsamen Unternehmungen hinweist, indem in der a}ten‘ Zeit nur der
Krieg zwischen Chalkis und Eretria auch das tibrige Hellas dazu brachte, sich in zwei groBe
Parteien zu spalten. -

Fiir die Schilderung seiner Gegenwart ist dann Thukydides geradezu der Apfanger qnd
Vollender, wenn er auch leider vieles nicht meldet, was fiir uns ungemein wichtig wire, sich
aber fiir ihn und seine Zeitgenossen von selber versteht. .

SchlieBlich mdge auch hier noch der nach vorziiglicher Quelle gearbeiteten Ethnographie
von Sizilien am Anfang des VI. Buches gedacht werden (s. o. S. 246). \

Personlichkeit und EntschluB| des Thukydides sind offenbar exzeptionell; er erhéht'mn
Herodot zusammen plotzlich den allgemeinen MaBstab, und wir konnen sagen, daf die beiden
groBen Historiker schon an sich gewaltige kulturhistorische Fakta sind. IThnen gege.m'iber
scheinen die spiteren Geschichtsschreiber cher in die Geschichte der Literatur als in die all-
gemeine Kulturgeschichte zu gehdren; doch miiBte man fiir Xenophon eine Ausna}hme machen,
wire es nur wegen der zwei ersten Biicher der Hellenika, worin die letzten Zeiten des Pclo-
ponnesischen Krieges und die Zeit der dreiBig Tyrannen so ergreifend und reich dargestellt sind,
daB man schon an Benutzung thukydideischer Materialien hat denken kénnen. Von diesen
gewaltig und herrlich geschriebenen Partien stechen dann freilich die spateren Teile s!:arli: ab.
Vom dritten Buche an hat man es mit bloBen Annalen der spartanischen Macht oder mit einem
Journal des spartanischen Hauptquartiers zu tun; fiir das Aufkommen _Thebens hat Xenopl}on
so wenig Sinn, daB er selbst die Namen der zwei groBen Thebaner fast bis ans Ende verschweigt,
wo es ihn formlich wiirgt, sie doch nennen zu miissen, und ebenso die ganze Herstellung von
Messene und Arkadien iibergeht.

Die Memorabilien und die iibrigen sokratischen Schriften Xenophons geben, woran wir
beiliufig erinnern wollen, nach unserer Ansicht neben einigen Partien Platos das treuste Bild
vom wirklichen Wesen des Weisen. Einen groBen Schritt seitwirts tut der Autor mit der
Kyropidie, indem er eine geschichtliche Grundlage zu einem freien Tendenzbild beniitzt.
Kyros ist hier das Ideal cines nach sokratischen Begriffen gebildeten Monarc.hen, nach den
Vorstellungen eines Hellenen, wie der der attischen Demokratie feindlich gesinnte und zum
Dorismus hinneigende Xenophon war, gerade wie dessen Ideal eines Feldherrn Agesilaos ist;
bei der scheinbar vélligen Naivitit erinnert nichts an eine Kunstabsicht. Unter den ganz groBen
Leistungen Xenophons dagegen wird immer das Vorbild von Cisars Kommentarien, die Ana-
basis, genannt werden miissen. In diesem nach offenbar unmittelbaren und guten Aufzeichn.ungen
vielleicht zwanzig Jahre nach dem Zuge des jiingeren Kyros redigierten Werke, worin .der
Autor von sich selbst bestindig in der dritten Person spricht, wird mit herodoteischem Geiste
cine unbeschreibliche Reihe von Bildern vor uns entrollt. Dabei ist das Werk schmucklos,
ohne alle gesuchte Beredsamkeit; die Wirkung wird véllig dem Geschehenen iiberlassen. Fiir

Xen.Anab.11, 5 die vollendete Objektivitit ist mit Recht u. a. die Erzihlung vom Morde der Feldherrn beriihmt.

Die spateren

Man fragt sich, ob vor Xenophon irgend etwas von diesem Wert an Gegenstand und Dar-

stellung zugleich vorhanden war.
Uber alle folgenden Autoren fassen wir uns hier kurz. Wir wiirden sonst zunichst von den

Historiker [ookratesschiilern Ephoros und Theopomp zu sprechen haben, von denen jemer in dreiBig

Biichern die Taten der Hellenen und Barbaren von der Riickkehr der Herakliden bis zu

248

Geschichte und Vélkerkunde

Philipps Belagerung von Perinth darstellte, dieser in seinen zwdlf Biichern Hellenika (pa-
rallel mit Xenophons ersten Biichern) den Thukydides bis zur Schlacht bei Knidos fortsetzte,
in den s8 Biichern Philippika aber die Geschichte Griechenlands im philippischen Zeitalter
gab. Ferner wiirde Kalisthenes zu nennen sein, der auBer seinen hellenischen Geschichten,
worin er die Ereignisse vom Antalkidasfrieden bis zum Heiligen Krieg mitteilte, eine Darstellung
von Alexanders Zug schrieb, den er bekanntlich zu seinem Ungliick mitgemacht hat, und ebenso
Duris von Samos, der in seinen Historien bis zum Tode des Lysimachos kam. Sie alle sind ver-
loren; aber aus den erhaltenen Notizen iiber sie, aus den Fragmenten und aus den Autoren,
welche sie ausschreiben, ersehen wir, welch eine unendliche Titigkeit in die Geschichtsforschung
gekommen war. Es miissen in dieser Literatur ganz herrliche Werke vorhanden gewesen sein;
denken wir z. B. nur, welch hohe Idee wir von den letztgenannten Sikelioten durch Diodor
erhalten, der ihnen die Kenntnis des schmerzenreichen Schicksals seiner schonen Insel verdankt.
Der groBe Geschichtsschreiber des II. Jahrhunderts Polybios ist doch nicht rein aus dem helle-
nischen Wesen, sondern nur daher denkbar, daB inzwischen Rom aufgekommen war. Aber trotz
allem macht, was wir von den historischen Leistungen dieser Zeiten horen, den Eindruck hoher
Achtbarkeit; die Griechen haben einmal ihre Geschichte nicht mehr aus den Augen gelassen.

Auch der Monographien iiber Gau- und Stadtgeschichten ist hier zu gedenken, woriiber
sich bei Grammatikern und Lexikographen so viele Notizen finden. Wir erinnern hier vor allem
an die im IIL Jahrhundert verfaBte Atthis des Philochoros, dessen Titigkeit iiberhaupt eine
erstaunlich vielseitige muB gewesen sein; aber schon gleichzeitig mit dem groBen Alexander
schrieb ein Bruder des Antigonos und Kamerad des Kénigs, Marsyas von Pella, Makedonika
in zehn Biichern, welche mit den frithesten K&nigen Makedoniens begannen und bis zu
Alexanders Riickkehr aus Agypten reichten, und ein gewisser Kriton aus Pieria verfaBte spiter
Pallenika, eine Griindung von Syrakus, Sikelika, eine Beschreibung von Syrakus, Persika und
ein Werk diber die Herrschaft der Makedonier. Auch in der Geographie fingt die Mono-
graphie an, eine Rolle zu spielen: durch Beschreibungen (mepinyficeis) von hellenischen Land-
schaften und Ortlichkeiten erwarben sich im II. Jahrhundert Polemon u. a. einen Namen.

Im Gegensatz zu diesen Spezialschriften stchen dann die der Sammelhistoriker. Polybios stellte
den verzettelten Einzelgeschichten (omopddes mpdZerg) der fritheren Zeit die jetzige auf das
Ganze gehende Historie (cwpatoeidiig) gegeniiber, und in der augusteischen Zeit verfaBte
Diodor aus Sizilien, kein groBer Autor, aber ein solcher, dem, wie gesagt, gute Quellen zu
Gebote standen, seine historische Bibliothek und Nikolaos von Damaskos seine allgemeine Ge-
schichte: es waren die frithesten Universalhistorien.

Die Welt hat, sobald sie aus der Barbarei heraus war, an die Geschichtsschreiber der Hellenen
ankniipfen miissen und wird von ihnen nicht mehr loskommen. Wihrend die sonstigen wissen-
schaftlichen Leistungen dieser Nation nur noch aus Pietitsinteresse beriicksichtigt werden
und wir das Material des Wissens nicht von den Griechen zu lernen brauchen, ist man hier an
die griechische Forschung selbst und an ihre Resultate gebunden. Im iibrigen aber macht die
historische Wissenschaft der Griechen denselben Eindruck auf uns wie ihre sonstige Wissenschaft:
den der Jugendlichkeit und des Erfrischenden. Wir fiihlen bei ihnen die vollkommene Un-
abhingigkeit von allen Vorschriften und die Freude des Selbsterwerbens heraus. Bei ihnen
ist immer freier Wille gewesen; darum sind sie Vorbilder fiir alle Zeiten geworden.

249

340 v. Chr.

281 v. Chr.

Polybios

Monographien
von Gau- und
Stadt-
geschichten

Versuche einer
Allgemein-
geschichte

Verdienste der
hellenischen

Historiographie



NACHWORT DES HERAUSGEBERS

Mit dem groBartigen Aufschwung der deutschen Geschichtswissenschaft in der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts ist aufs engste der Name des Schweizer Kunst- und Kulturhistorikers
Jakob Burckhardt verbunden.

Burckhardt, einer alten Baseler Patrizierfamilic am 25. Mai 1818 entsprossen, wandte sich
nach anfinglichem theologischen Studium (1837—1839) in seiner Geburtsstadt Basel unter
De Wette und Hagenbach bald der Geschichte und der deutschen Literatur unter Wackernagel
und Vischer zu. Im Bann der nach den Freiheitskriegen aufgebliihten deutschen Romantik
ging er dann zu weiterem Studium dieser Disziplinen 1839—1841 nach Berlin und Bonn, wo
Leopold von Ranke, Franz Kugler und Gottfried Kinkel besonderen Einflu auf ihn ausiibten.
Nach Abschluf sciner Studien in die Schweiz zuriickgekehrt, habilitierte er sich 1844 in Basel.

Zwei Reisen nach Italien und die auf ihnen gewonnenen Eindriicke bewirkten seine Abkehr
von der romantischen zur klassischen Kunst und Geschichte. 1855 wurde er, nachdem er eine
Reihe wertvoller Arbeiten auf dem Gebiete der Kultur- und Kunstgeschichte verdffentlicht
hatte, als Professor an das eidgendssische Polytechnikum in Ziirich berufen, an dem auch
Gottfried Semper (scit 1853) sowie spiter (seit 1866) Kinkel, den Karl Schurz nach dem
Scheitern des badischen Aufstandes aus der Festung Spandau befreit hatte, und der knorrige
Schwabe Johannes Scherr (seit 1860) lehrten. Ziirich war damals der Sammelpunkt deutscher
Revolutionire: vor anderen seien noch genannt Richard Wagner und Georg Herwegh.

Von Burckhardts Veroffentlichungen bis zum Antritt seiner Lehrtitigkeit in Ziirich seien
die folgenden bedeutenderen hier genannt: Die Kunstwerke der belgischen Stidte (Diisseldorf
1842), Jakob von Hochstaden (Bonn 1843), Erzbischof Andreas von Krain und die letzte Konzil-
versammlung zu Basel, 1482—1484 (Basel 1853), Die Zeit Constantins des Grofien (Leipzig 1853),
worin er den geistigen Untergang der antiken Welt aus dem unaufhaltbaren inneren Zerfall
des Heidentums herleitet. SchlieBlich wurde sein Cicerone, eine Anleitung zum Genufl der
Kunstwerke Ttaliens, der 1855 als Ergebnis seiner Italienreisen erschien, ein willkommener
Fiihrer zum Verstindnis und praktischen GenuB der Meisterwerke der italienischen bildenden
Kiinste des Trecento bis Cinquecento.

1858 erhielt Burckhardt einen Ruf als Professor an die Universitit zu Basel und gleichzeitig
als Lehrer an das Bascler Pidagogium und hat beide Titigkeiten bis zum Jahre 1893 ausgeiibt.

1860 erschien sein Hauptwerk, die rasch beriihmt gewordene Kultur der Renaissance™.
Sie zeigt in einem farbigen und figurenreichen Totalgemilde die Entstehung des modernen
Staates und das Werden der Personlichkeit des Uomo singulare. Sieben Jahre spiter folgte
— im Rahmen einer neuen Auflage von Franz Kuglers Handbuch der Kunstgeschichte — die
erginzende Geschichte der Renaissance in Italien (Stuttgart 1867), kam aber iiber die Baukunst
nicht hinaus, da Burckhardt sie nicht vollendete.

Von da ab schwieg der Schriftsteller Burckhardt und beschrinkte sich auf seine einfluB-
reichen akademischen Vorlesungen. Nach seinem Tode (1897) wurde der ungeheuere Reichtum
dieses tiefanregenden Kulturhistorikers offenbar. Die Hauptwerke seines Nachlasses sind die
hier mit gewissen Kiirzungen vorliegende epochale Griechische Kulturgeschichte (in 4 Binden
herausgegeben von Jakob Oeri, Stuttgart 1898—1902 im Verlag von W. Spemann) und die
Weltgeschichtlichen Betrachtungen (herausgegeben von Jakob Oeri, ebenda 1905).

Es ist bekannt, wie Burckhardt grundlegend auf die Arbeiten seines Baseler Kollegen, des
jungen Professors Friedrich Nietzsche, gewirkt hat. Seine Darstellung der Renaissance

* Im Safari-Verlag nach der 2. Aufl. von 1869 (der Aufl. letzter Hand Burckhardts) in unverkiirzter Form herausgegeben.

250

Nachwort des Herausgebers

wiederum blieb nicht ohne EinfluB auf seinen groBen Schweizer Landsmann Conrad Ferdinand
Meyer und dessen lyrische und epische Schépfungen aus der Zeit der Hochrenaissance.

Was nun seine hier vorliegende Griechische Kulturgeschichte insbesondere anbetrifft, so
hat Burckhardt das unvergingliche Verdienst, an die Stelle einer neuhumanistischen Ver’kléi-
rung der griechischen Geschichte eine durchweg absolut reale Darstellung der vielfach wiisten
und verworrenen Entwicklung des antiken Hellas gesetzt zu haben. Ohne den ewigen Werten
des hellenischen Kunstschaffens und philosophischen Denkens etwas von ihrem Glanz zu nechmen
zeigte er doch riickhaltlos die Schwiche der agonalen Zerspaltung der Poleis, vor allem die
traurige Form der athenischen Demokratie.

: Folgende Thesen aus seiner Einleitung in seine Vorlesungen iiber Griechische Kulturgeschichte
dlq zum ersten Male in Basel im Sommersemester 1872 gelesen und von da an bis 1880 jeder;
zweiten Sommer vierstiindig wiederholt wurden, mégen Burckhardts Auffassung weiter erliutern:

Unsere Aufgabe ist, die Geschichte der griechischen Denkweisen und Anschauungen zu
geben und nach Erkenntnis der lebendigen Krifte, der aufbauenden und zerstdrenden
zu streben, welche im griechischen Leben titig waren. Nicht erzihlend, wohl aber ge—’
schichtlich, und zwar in erster Linie, insofern ihre Geschichte einen Teil der Universal-
geschichte ausmacht, haben wir die Griechen in ihren wesentlichen Eigentiimlichkeiten zu
betrachten, in denen, worin sie anders sind als der alte Orient und als die seitherigen
Nationen, und doch den groBen Ubergang nach beiden Seiten bilden. Hierauf, auf die
Geschichte des griechischen Geistes, muB das ganze Studium sich einrichten.

Das Interesse an der Geschichte ist in hohem Grade abhingig geworden von den all-
gemeinen Schwingungen des abendlindischen Geistes, von der allgemeinen Richtung
unserer Bildung; die alten Einteilungen und Methoden geniigen weder in Biichern noch
auf dem Katheder.

Ein Vorteil der kulturhistorischen Betrachtung tiberhaupt ist nun vor allem die GewiB-
heit der wichtigeren kulturhistorischen Tatsachen gegeniiber den historischen im gewShn-
lichen Sinne, den Ereignissen, welche der Gegenstand der Erzihlung sind. Die Kultur-
geschichte hat primum gradum certitudinis, denn sie lebt wichtigerenteils von dem, was
Quellen und Denkmiler unabsichtlich und uneigenniitzig, ja unfreiwillig, unbewuB,t und
a.ndererseits sogar durch Erdichtungen verkiinden, ganz abgesehen von demjenigen Sach-
lichen, welches sie absichtlich melden, verfechten und verherrlichen mogen, womit sie
wiederum kulturgeschichtlich lehrreich sind.

Sie geht auf das Innere der vergangenen Menschheit und verkiindet, wie diese war
wollte, dachte, schaute und vermochte: ,

Hab ich des Menschen Kern erst untersucht,
So weif} ich auch sein Wollen und sein Handeln.

Unser Streben geht nun dahin, die Teilnahme fiir das alte Griechentum, soweit unsere
schwache Wirksamkeit reicht, am Leben zu erhalten. Es handelt sich um keine Verkli-
rung, und die enthusiastische Schonfirberei gedenken wir nirgends zu schonen. Aber die
groBe weltgeschichtliche Stellung des griechischen Geistes zwischen Orient und Okzident
muB klar gemacht werden. Was sie taten und litten, das taten und litten sie frei und anders
als alle frithern Vélker. Sie erscheinen original und spontan und bewuBt da, wo bei allen
andern ein mehr oder weniger dumpfes Miissen herrscht. Darum erscheinen sie mit ihrem

Schaffen und Ko6nnen wesentlich als das geniale Volk auf Erden, mit allen Fehlern und
Leiden eines solchen.

251



Nachwort des Herausgebers

In allem Geistigen haben sie Grenzen erreicht, hinter welchen die Menschheit, wenig-
stens in der Anerkennung und Aneignung, nicht mehr zuriickbleiben darf, auch wo sie die
Griechen im Konnen nicht mehr erreicht.

Daran liegt es, daB iiberhaupt dies Volk aller Nachwelt sein Studium aufzuerlegen ver-
mocht hat. Wer sich dem entziechen will, bleibt einfach zuriick.

Betrachten wir nun Burckhardts Verhiltnis zum Griechentum und seine Auffassung noch
im Hinblick auf die Gegenwart:

Er, der mit Sorge auf die nivellierenden Tendenzen des 19. Jahrhunderts blickte, fliichtete
sich in die schone Welt des Griechentums, die seine seelische Heimat wurde, und machte sich
die hellenische heroisch-tragische Weltanschauung zu eigen. Seine Worte vor den immer mehr
erbleichenden Fresken von Leonardos Abendmahl passen auch auf das tragische Geschick der
Griechen: Das Schinste auf Erden muf untergehen in der Kunst und in der Menschenwelt, das
Herrlichste verschlingt der Tod am liebsten. Er war aber im Gegensatz zu den deutschen Klassi-
zisten (Winckelmann, Lessing, Vo8, Goethe, Schiller und Wilhelm von Humboldt) nicht blind
fiir die Schwichen des Griechentums, sondern hielt auch mit seinem Widerspruch nicht zuriick,
wenn er es fiir notig erachtete, und betonte den Fortschritt, den das Christentum der helle-
nischen Welt gebracht hat.

Warum blickte Burckhardt trotzdem mit Bewunderung auf den griechischen Charakter? —
Dieser, urspriinglich nordisch angelegt, war beherrscht von dem starken Glauben an das Gebliit
und den Wert der Rasse und entwickelte sich nach einem héheren Menschentypus hin, der im-
stande war, den hohen Anforderungen einer aristokratischen Lebensfihrung (Homer, Heraklit,
Peisistratiden) zu geniigen (wihrend auf die aristokratischen Peisistratiden und nach den Perser-
kriegen der entartete Demos folgte: der Edelmensch erliegt dem Banausentum; vgl. hierzu die
gleichen historisch-kritischen Ergebnisse von Burckhardts Zeitgenossen, dem Budapester Ge-
lehrten Prof. Dr. Julius Schvarcz, in seinem Werk tiber Die (attische und romische) Demokratie).
Der aristokratische Grieche strebte nach der Kalokagathie bei seinen agonischen Wettkimpfen
(Olympia usw.), schuf dann — auf Plato stark einwirkend — das volkstiimliche Ideal der
Sophrosyne und behauptete sich in der ewigen Spannung des unermiidlichen Kampfes um den
tragiSChen e fati: Hoch iiber den Hauptern der Menschen thront das Verhingnis,

Die rastlos reifende Ernte der eigenen Saaten.
(Max Waldau in seiner Rahab mit Bezug auf Homer: Odyssee I, 32—34.)

Hierzu dienten ihm die agonalen Werte, und diese hebt Burckhardt immer wieder als ent-
scheidend hervor: Agon ist fiir den Griechen der Kampf ohne utilitaristischen Nebenzweck: die
Leibesertiichtigung im Sinne des mens sana in corpore sano wirkt unmittelbar auf Rasse, Volks-
gemeinschaft, Kultur und Bildung: die vom Leibe her ausgeiibte Erzichung schafft Diesseits-
freudigkeit und Kulturharmonie und bildet ein Gegengewicht gegen den Materialismus.

So wird der Blick des Geschichtsschreibers auf die Ganzheit einer geschichtlichen Zeit ge-
richtet, und er entgeht der Gefahr einer unfruchtbaren ideologischen Spekulation. In Burck-
hardts kulturgeschichtlicher Darstellung werden daher Politik und Kultur vom einheitlichen
Gesichtspunkt aus erfafit. b

Wir Deutsche der Gegenwart, die wir immer wieder die innere Verwandtschaft mit dem
nordischen Hellenentum spiiren, miissen in seiner Griechischen Kulturgeschichte ein gerade fiir
uns bedeutsames Werk erblicken. In diesem Sinne spricht Alfred Rosenberg in seinem Mythus
von Burckhardts unverginglicher Griechischer Kulturgeschichte, deren Daten durch die rassen-
seelische Scheidung erst heute ihre eigentliche Deutung und Bedeutung erhalten.

Kurt L. Walter-Schomburg.
252

INHALTSUBER SICHT
Seite
A.Staat und Nation .. .......oveuenernnn. S 3. Die homerischen Hymnen . . ... ..
Bl Pl . 5 o Pt sns Pl 1 s 4. Zyklische Dichter, Rhapsoden und
II. DiePolis in ihrer historischen Entwicklung 16 spitere Bpiker . ...............
1. Das Konigtum., .. ............. 16 5. Das alexandrinische erzihlende Ge-
2. SPATA. s s ione i s swmssssess 18 dicht.......................
3. Untertinige Bevolkerungen anderer 6. Die Bukolik. — Das spite Epos. . .
g L TRl i 7. Die didakeische Poesie (Hesiod) . ..
4.Die Sklaverei ................ 38 M Die MGk .. oL sl
s. Die griechische Aristokratie. . . ... 43
6. Die Tyrannis. .. ...ooovueon... 46 IV. Die Poesie auBerhalb des bloBen Hexa-
7. Die Demokratie und ihre Ausgestal- TREUEES' 1 ofe o ol s s e o1t o0 6 4 s s 0 614 6 514 minle
tung in Athen................ 60 1. Allgemeines. .. ......couu.. ...
8. Die Demokratie auBerhalb Athens. 73 2.DieElegie. . .......oovuun. ..
9. Lebenszihigkeit der Stadtbevolke- 3. Das Epigramm ...............
TUNZEIL vt vt vee et eennennn 77 4. Der Jambus..................
III. Objektive Betrachtung der Staatsformen. . 79 5. Allgemeines iiber die Lyrik. — Die
IV. Die Einheit der griechischen Nation.... 83 dolische Lyrik . ...............
1. Der gegenseitige Kampf und die 6. Die chorische Lyrik . ...........
Krifte der nationalen Einigung ... 83 7. e Fragleib. . o ; o0 s winid
2. Griechen und Barbaren ......... 90 8. Die alte Komédie .............
3. Das hellenische Pathos.......... 96 9. Die mittlere Komddie ..........
10. Die neuere Komédie . . .........
B. Die bildende Kunst. .. ................ 97 t1. T dleendinichs Romtds wnl
L. Das Erwachen der Kunst . ........... 97 L e W .
II. Die Kunstgattungen . . .............. 101
1. Die Skulptur . . . ... ror  D. ZurPhilosophie, Wissenschaft und Redekunst 204
2.DieMalerei.......cocoovv.... 109 L. Fordernisse und Hemmung . .. ........
3. Die Architektur............... I II. Der Bruch mit dem Mythus..........
I Die Philosophen und Politiker und die III. Die Redekunst. ...................
Konst...oovviinnnn 116 IV. Die freie Personlichkeit .............
C.Poesieund Musik . ................... 119 V. Die wissenschaftliche Forschung . . . . . ..
JERID) (o B /=T R AU SR 119 VI. Geschichte und Volkerkunde . ... ... ..
B hexametrlsch.e PR R e, . Nachwort des Herausgebers . .. ............
1. Das homerische Epos........... 123
2. Homer und die Griechen........ 133 Verzeichnis der Tafeln .. .................

253



VERZEICHNIS DER TAFELN

1. Poseidontempel. Kap Sunion
2. Olympieion mit Akropolis von SO. Athen
3. Akropolis. Niketempel von SO. Athen
. Theater in Epidauros. Argolis .
L; Akropolis. Parthenon. Von Iktinos und Kallikrates. Athen
6. Tonisches Kapitell von den Prf)pyliien. Athen
. Korinthisches Kapitell aus Epidauros o
Z Homer. Ilias. 1L Jahrhundert. London. Britisches Museum
9: Herme des Homer. Neapel. Museo Nazionale
10. Aschylos. Rom. Capitol. Mus.eum
11. Herme des Epikur. Rom. Cap1t(.)1: Museum
12. Herme des Perikles. London. Britisches Museum
13. Sophokles. Rom. Lateran. Museum
14. Ein Dichter (Buripides). Rom. 'Vatlkan
15. Diogenes (). Rom. Villa Albani
16. Platon. Rom. Vatikan o iy
17. Herme des Sokrates. Neapel. Musco Na o
IZ. Fuklid. Elemente der Geometrie a. 889. Oxford. Bibliothek
19. Herodot. Florenz. Bibliothek :
isti ie Spada
20. Aristippos (). Rom. Galerie _ .
21. Apoll von Belvedere. Rom. Vatikan. Ant]kelnmu§eum
. ion (atti Nationalmuseum
. Apollo von Sunion (attisch). Athen. . :
Z Hirme des Dionysos aus Siphnos (archaisch). Athen. Natlonalmgseurl?n Y
24' Apoll vom Dionysos-Theater in Athen (Omphalos). Athen. Nationalmuseu
llo vom Zeustempel. Olympia. Museu@ : )
ié gﬁgﬂzn Citarista (Bronze). Rémische Kopie aus Pomp.e]L Neapel. Museo Nazionale
27: Betender Knabe (Bronze der Lysippschen Schule). Berlin. Museum
8. Archaischer Wasserspeier. Delphi. Museum
29. Medusa Rondanini. Miinchen. Glyptothek
30. Juno Ludovisi (romische Umsc
Thermenmuseum . i '
31. Zeus von Otricoli (nach Amelung auf Bryags.zuruckgehend). 'ROT. Valiknan
2. Athena (Kopie der Athena Parthenos des Ph%d}as). Athen. Nationa mllil;e N A
§3. Athena (Kopie der Athena Parthenos des Phidias aus Pergamon). Berlin. Perg
34. Nike des Paionios (ionisch). Olymp.ia.hMlllaset%m .
i n Samothrake (frithhellenistisch). Paris. Louvre .
;é 211}:)?3: gtatue der Themis aus dem Themis-Tempel in Rhamnus. Athen. Nationalmuseum
37: Statue der Nike aus Epidauros. Athen. Na‘aonalmus_eurnlm
38. Weibliche Gewandstatue. Themis-Typ. Ather.l. Nat1o.na USCLII’I.I ST
39. Aphrodite aus Corneto (griechisches Original in Etrurien .gearl eitet). Berlin.
40: Venus von Capua (spithellenistisch). Neapel. Museo Nazionale
41. Hermes des Praxiteles. Olympia. Museum
2. Hermes des Praxiteles. Olympia. Museum _
13. Hermes aus Andros (rtdmische Kopie). Athen. Nationalmuseum
. Venus von Milo. Paris. Louvre '
f:;. Venus Anadyomene (romische Kopie). Rom. Thermenmuseum
46. Venus von Kyrene (spithellenistisch). Rom. Thermenmuseum

254

hopfung hadrianischer Zeit nach griechischem Vorbild). Rom.

Seite
257
258
259
260
261
262
263
264
265
266
267
268
269
270
271
272
273
274
275
276
277
278
279
280
281
282
283
284
285

286
287
288
289
200
291
202
293
294
295
296
297
298
299
300
301
302

Verzeichnis der Tafeln

47. Venus von Medici. Florenz. Uffizien

48. Aphrodite. Variante der Medici-Aphrodite. R&mische Kopie. Athen. Nationalmuseum
49. Aphrodite. Pan und Eros aus Delos (hellenistisch-rémisch). Athen. Nationalmuseum

50. Opferndes Midchen von Antium (frithhellenistisch). Rom. Thermenmuseum

51. Artemis aus Gabii (rémische Kopie der Artemis Brauronia von Praxiteles). Paris. Louvre

52. Eirene mit dem Plutosknaben (rémische Kopie nach Kephisodot). Miinchen. Glyptothek
53. Kinderkopf. Miinchen. Glyptothek

54. Weiherelief einer Tinzerin. Berlin. Museum

55. Jungeres Artemision. Ephesos. Siulenbasis. London. Britisches Museum

56. Kopf der Hygieia aus Tegea. Athen. Nationalmuseum

57. Kopf eines Jiinglings vom Nordfries des Parthenon. Athen. Akropolis-Museum

58. Kopf aus einer Stele. Athen. Nationalmuseum

59. Dionysos von Argos. Jiingling. Rémische Kopie nach Bronze-Sitzfigur des Orpheus aus dem
Weihgeschenk des Mikythos in Olympia. Miinchen. Glyptothek

60. Kopf Alexanders d. Gr. aus Pergamon. Istanbul. Museum

61. Jiinglingskopf von der Statue eines Siegers aus.Benevent (2). Paris. Louvre

62. Grabstele des Aristion. Werk des Aristokles aus Velanidezza. Athen. Nationalmuseum

63. Sterbender Waffenliufer. Grabstele eines Liufers aus Athen. Athen. Nationalmuseum

64. Fries vom Schatzhaus der Siphnier in Delphi. Kampf des Achilleus und Memnon um die Leiche
des Antilochos. Delphi. Museum

6s. Fries vom Schatzhaus der Siphnier in Delphi. Gigantomachie. Delphi. Museum

66. Reiter von Platte IV des Westfrieses am Parthenon. Athen

67. Relief von einer dreiseitigen Basis. Athen. Nationalmuseum

68. Krieger. Grabrelief. Kopenhagen. Ny Carlsberg

69. Grabrelief eines Kriegers mit seiner Familie. Berlin. Museum

70. Diskuswerfer nach Myron (attisch-rémische Kopie). Rom. Vatikan

71. Olympische Wettliuferin in Exomis (romische Kopie). Rom. Vatikan

72. Epheben beim Ballspiel. Basrelief einer Grabfigur. Athen. Nationalmuseum

73. Ballspielende Jiinglinge. Basrelief einer Grabfigur. Athen. Nationalmuseum

74. Farnesischer Stier. Kolossalgruppe von Apollonios und Tauriskos (rémische Umarbeitung).
Neapel. Museo Nazionale

75. Laokoon-Gruppe von Agesandros, Athenodoros und Polydoros von Rhodos. Rom. Vatikan.
Antikenmuseum

76. GroBe apulische Prachtamphora: Die Jagd auf den kalydonischen Eber. Berlin. Antiquarium
77. Caeretaner Hydria: Totenklage um Achill. Paris. Louvre
78. Weiherelief. Pirius. Museum

79 Sieger, von Nike bekrinzt. Athen. Akropolis. Museum
80. GroBer Zeusaltar in Pergamon. Berlin. Pergamon-Museum

QUELLEN DER BILDER:

Seite
303
304
305
306
307
308
309
310
311
312
313

314

315
316
317
318
319

320
321
322
323
324
325
326
327
328
329

330

331
332
333
334
385
336

Marburger Foto: 1,4,5,6,7,26,28,29,30,34,35,40,42,43,48,49,51,53,55,58,59,60,61,66,67,7q

71, 73, 76, 77, 78, 79
Alle iibrigen Aufnahmen: Dr. F. Stoedtner, Berlin

255



Kap Sunion

Poseidontempel.

257



259

UIYIY ‘OS UoA PdwareyiN siodoryy

o ——

258



261

U3V 'SAITINI[[E] PUN SOUI] UOA ‘uoudymed ‘sijodoiyy

sijodry  ‘sorneprdy UT ¥3edJ,

260



PO

Jonisches Kapitell von den Propylien. Athen Korinthisches Kapitell aus Epidauros

262
263



f" : )\‘Vl‘?(\”,.’.f‘fr'f_ﬁ,g.uki' ‘ *-yw Pe 1‘1 TIITIFAL L
o c.[‘.ufi\ l\(—(‘;. L 3 e e IATER TS S o
U‘wﬁb[‘)h(‘ Rt R U S Sre et CE S TS
NN« Xc F“ft;-:‘r\’.a’;u: O PTES ’1“{«'\.
’K"""‘ IETTIDYCHAIA MO LA MR PANID VAL T AN
[ PR S 8 2Lt JITIOC!Q.&\ COROGNANT ?\f\\nr\a. Y (A ¥

‘;:T )\.\.\.\l)\'\?x('CNL\-r RO Evs b r A o o1 pt
o

r{‘EY{J\ %'\k, "“\v\' \(;\‘"\\.‘\',"{ :I.!\. LE N
CCTIO T ‘h'“ )( \} ‘(rl \\f " \',
3 _f(‘rq)\\f%(“}ﬁé- VNI ‘,\‘ ARG IO N ORI NON
e ROCRVIE NP 0 1 RO T T ) R

RRcERLES O 1 ECOETTUOECEK A TTIO NN CCO R o id 4
N %‘UTUL\»L‘A!:"}or”’ux\w' LN LA .
x\m‘rf'r(aur AOCNPALNG T DA T 107 CPN 1] SNITSY
ij,-, e c{?)\"rﬂ.\':.’\c‘xt‘ ANy T \'ﬁ:?”v; E‘ 2
A AETYNIRFAMN TACENIAN N OB T
i »’\"Y\C*\’\k {\(mu iNTOTTYANCO * IN l
I

ﬂr(mrr\trdnrumulr.‘,..A u)""’L, TIE,
F }: I ANECOFIN ST TARLLS NN ¢ W TTOME NALEA

: 4 AHVYﬁGN»‘\tLLJ AR H: I \\unv&ﬁ.{n Wty RV
k\l*fﬁ«( ATTLO HANHU\:H FLORW ra ad IRRNTET A
h‘ﬂbp\&ﬁ(ﬂx’m«rn«fuq ORI T POT VAN

',% x\‘ 2 Lot—t}!‘?&‘]lp,pmw. ﬂrlA\‘\'.\“ SR (o7 R

1ﬂ1)l;,o£f"&7c-&lg‘u'lu£{t eacEers $~fl‘71.:‘_./. ‘ \l
»\(‘L‘L}'\T -\é ACOIOSf ‘rﬂ\ A A O LUAS LN ’
| S
3 T ‘H(r«]\f‘\) &‘\C'..’!‘_ AN KON '?'/\'\Y el
- SMaert (f% IO RNV TARCE CASF N ONALE e 7T
gt % Tl , N i v
S ....,Q}sf‘N; £ 1AL TrAPARE AN ".“

: 'arr{NnvﬁQ *fr\\ VTBETEC TOMOTCCASIROLAHN
e A cerAredires s ET TR e CTE t.(\a\T* YA

3

| T \A\w\n t\‘(r?\‘”\/}\\l‘\« NOC -!’\ t
i T OIS 01O KAT HAE TINT T2
(TR r\‘.,’n. Ak **wocu‘.\m WAAKERRENT11 Y

Fuscale iy - Taatyal TG £ [1FITHTLIOCNY { §un

g TER uudt .ntsrum..nu.uu YCOIOYRGAR] B 1100
- | Tt ,“\” )w—_--\ PAITIDACHASENTRK G
‘ Hr& f"\ﬁ* 7 3 AGCE TTTROTIO coCTEU N
o . f ——_— » -
|\»4\~“t(‘”\"\0\ (‘.«A})‘\. g T \(,_‘”r
‘!T‘H'D"Now"\ n mor\:*xm i A
AN ILE N ETTRM L ,'\'?I\M‘\ AV rr’*gg CL0N !
X ¢ ot IR ERT A\O!O
\"\"{T“f\?ﬁ o \.umxwvfwun SESTEE/ S
1 "‘" e LO N TIOTTYT T OVASAT ]\_\p_y/\‘ OTON i
?‘1? %
i ) o 1 i ] & :
AR sl UL A m R S e e

Homer. Ilias. 2. Jahrhundert. London. Britisches Museum

264

Herme des Homer,

Neapel.

Museo Nazionale

205



Rom. Capitol. Museum

Herme des Epikur.

Capitol. Museum

Rom.

Aeschylos.

267

266



268

Herme- des Perikles. London. Britisches Museum

e o =

Sophokles. Rom. Lateran. Museum

269



|

. ‘
?‘.
g.

Ein Dichter (Euripides?). Rom. Vatikan Diogenes (?). Rom. Villa Albani

270
271



ionale

Herme des Sokrates. Neapel. Museo Naz

Rom. Vatikan

Platon.

273

272



o o7 leospnsss oo o L o wg m’&vwmw\m‘nnn&uwszﬁ?m&&ywwwﬂ-’.- .
GV ']f‘Pn” b

T N u__tuoﬁm Gn-l-m).gr,z,<, 7t yepas &,4-.(,- ook Wtp H‘r

§cujowy lrt_}llu'rwxwoun{  VET lwtrl'(c* uvn 8 Lupouémﬂmc-/§w\a#bqb¢aﬁpmww -ﬁw-
€ Rt Aysevadiar 'l—{(rﬁ"‘-—l i Tas g "' Erq o ‘(’9{“{ h'ré‘ Hr rpo Mooy ou e hupommwvﬁ‘ﬂwﬁorénuakcum/$Wd
Z:'-::f::::::- : '7 W armorou T (“‘“3‘\, U"”‘ ""‘*-”fd’)‘ml‘ évl'u&&n}f ~ ] %o/dmoq’vﬁ-wudmykpvé'wéﬂ'ﬂwmééew TasthodN'
:‘::";\k;:';::. m” (e OM "‘"’61‘-1* Py q’qw “GJJTDLO“/AYBUP —rlw'qawmuoc‘émwwwa‘/élew‘“!ﬂmfmuvhrlmpwpﬁwba«

Trhgdooyrey - Y Wi Bipeus (ure wrou dhaie s b Soipnauer rrampoSi e bofracr Sy & atdGai
&lﬂ'ﬁ'&-o barcdrro i - .:, |n, 4drwo ey H epds M‘Q‘W‘ Wop&flé&fq?amwkﬁwv%-wb\wumhzé:\
A L8r bor{ b doy &X‘-"‘q—b\.-@&w—&u{ Um.n,u /N il cop ey imtlep @i G106 carrartomrpty ol
N vabdia arTa avvadly 4 toppl wlgoe ot brpuactA\Guow, 6péuzopéoouronc rpadTove
G BN é:rl u - &l t?dtu:uro 'ToU-ﬁaluu qﬁytﬁ&w-nu:znpap-épwmp &m q‘ququ-lwa-und .

1 {0t éa-"rn.u..-*" éu-( ¥ %'4‘;(“-"!'!'-1& Um %@urh-ﬂd;\&aﬁ‘mywol#‘u&/yérmmm'lm oy
_ R SRR P lyq’dv ooy qcmn—mp h-6—~ yomqud%uwmo@m_wmhmﬂwm
Lc ~rTet &m"ru- LBPA(-Z ﬁrt'nf'&& 10*-{"-96-‘ ¢-l " bowurouc Wﬂm%mmuhﬁhpmmﬁmopﬁwor
Arwe TeS Y 0'ad c'l’"\f"'?!\fml’ml-' 62!"'1'&3«3!".2\.6?.&4» ‘ mpoyou%pw,mumuwéﬂﬁﬂmwmmmmm@#mm’
4 Joo i "-PGJ Gl td-rw‘plo'}l-m-l u.ﬂ.n{c- "“ém"réx}/aﬂwmlow%“ ’ﬂw%?évopéowwap‘épwmpw
1by dod T Xqr pd o sy wvﬁvwﬂw 46~ @vam;%&mdmmﬁva@@éwnmw;‘:p@h :
rrwo:vm T - mctt’rl mq—&géwrmquﬁiy.én{-a&ha quwm,hy%uéyqq’}\a‘uﬁyoc'y.h&yapﬂopam[l 0 sy
T araro rea pr ply: -(r?-eats '!D?w-p.a.rmp a_pmu} opb- . @:L’wtﬁrw @Wf@WAA&ﬁW&%?
y ot lcrv U‘H’l"rv\{\(‘c.yo!rrw "‘"P°°"‘ff"’¥-"’(°"l’ mﬂt é MPW&W’C’?' ?or ”“4’"“4&")‘3“’1”’0 )

8- o1 666
m{o"l?wm lﬂ-,.{b"'\. apa oy ,:o-b\.,\‘ir- u.‘.n-[r-w? Y m%—mht,ﬁ:‘a;:‘;:’m%mu @@M&o"uf"
why pdy waoly, o Ures Tws plrydy o1 wpfopamarmpoe: | .,,,,,,Wi lpu3 puaimoonyl i paspeopliyphegoue e by
appbyas o wﬁT T ag o rambp eyl ey o - cboryapdy iy popoa by b6-rair\_

qm:m;,‘éy;wpha-copvlayou),op'r{ﬂ-hw Buphy leeudSlopTd,
A T a,u.q:o-repampoavlmp—rw, u.ﬁ/ma‘é#m,ué—oy
opéopwocq?w m{L@Mmmvwa&oucurWr
kyovms,uluu m&%‘m‘)b\mo@wwévpv{hmaﬂ;ﬁo;@mt
rm/yﬂlll«w-mmo-m &ro5-. Sirroed ‘olpeap aorodid o -riu/a
W—«wwu»*/w(lﬁﬂévouymc‘éorhpv&wéﬁ(pou oo
“oaslb-liu avrooodapuplidnoo; &ovp-Bay Go o1 il y & oy Bpes oy

rép -w«f-r/r*w*‘vﬂ'x'"/g""m d"**"f’-:' L-‘Vu'hr-w-wﬁz-'mr%r:‘r“ ¥

Euklid. Elemente der Geometrie a. 889. Oxford. Bibliothek Herodot. Florenz. Bibliothek

274 275




277

Antikenmuseum

Vatikan.

Apollo von Belvedere. Rom.

. -~ e i
J —>

Aristippos (?). Rom. Galerie Spada

276



Apollo von Sunion (attisch). Athen. Nationalmuseum Herme des Dionysos aus Siphnos (archaisch). Athen. Nationalmuseum

278 279



ZIEA

Apollo vom Dionysos-Theater in Athen (Omphalos). Athen. Nationalmuseum Apollo vom Zeustempel. Olympia. Museum

280 281



282

g o~
TV w YWY

st

-
p—
ii———
o v y

Apollon Citarista (Bronze)
Romische Kopie aus Pompeji
Neapel. Museo Nazionale

Betender Knabe (Bronze
der Lysippschen Schule)
Berlin. Museum

283



[ ————

-

Archaischer Wasserspeier. Delphi. Museum Medusa Rondanini. Miinchen. Glyptothek

284 285




286

. v . um
Juno Ludovisi (rémische Umschépfung nach griech. Vorbild). Rom. Thermenmuse

A

Zeus

von Otricoli (nach Amelung auf Bryaxis zuriickgehend). Rom. Vatikan

287



Athena (Kopie der Athena Parthenos des Phidias). Athen. Nationalmuseum Kopie der Athena Parthenos des Phidias aus Pergamon. Berlin

288 289



L c“-»& )
= SPREE, - =

« e S et i 3

Nike des Paionios (jonisch). Olympia. Museum

Nike von Samothrake (frithhellenistisch). Paris. Louvre

290

291




Statue der Themis aus dem Themis-Tempel in Rhamnus. Athen. Nationalmuseum

Statue der Nike aus Epidauros. Athen. Nationalmuseum

292 -



Weibliche Gewandstatue. Themis-Typ. Athen. Nationalmuseum

Aphrodite aus Corneto. Berlin. Museum

5 295
294



296

Venus von Capua (spithellenistisch). Neapel. Museo Nazionale

Hermes des

Praxiteles. Olympia. Museum

297



B L e

Hermes des Praxiteles. Olympia. Museum Hermes aus Andros (rémische Kopie). Athen. Nationalmuseum

298 299



Venus Anadyomene (t6mische Kopie). Rom. Thermenmuseum

301

Louvre

Venus von Milo. Paris.

300



Venus von Kyrene (spithellenistisch). Rom. Thermenmuseum Venus von Medici. Florenz. Uffizien

302 [ 303




Variante der Medici-Aphrodite. Rémische Kopie. Athen. Nationalmuseum Aphrodite aus Delos (hellenistisch-rémisch). Athen. Nationalmuseum

304 J 395



306

Opferndes Midchen von Antium (friihhellenistisch). Rom. Thermenmuseum

Artemis aus Gabii (tdmische Kopie der Artemis Brauronia von Praxiteles). Paris. Louvre

307



Eirene mit dem Plutosknaben (tomische Kopie nach Kephisodot). Miinchen. Glyptothek Kinderkopf. Miinchen. Glyptothek

308 309



310

Weiherelief einer Tinzerin.

Berlin. Museum

Jingeres Artemision. Ephesos.

Séi-ulenbasis. London.

Britisches Museum

311



312

Kopf der Hygieia aus Tegea. Athen. Nationalmuseum

Kopf eines Junglings

\
’
-

5 5 >V
+ F A

vom Nordfries des Parthenon. Athen. Akropolis-Museum

315

8 §



314

Kopf aus einer Stele. Athen.

Nationalmuseum

Dionysos von Argos (romische Kopie). Miinchen. Glyptothek

315



Kopf Alexanders d. Gr. aus Pergamon. Istanbul. Museum

Jinglingskopf von der Statue eines Siegers aus Benevent (?). Paris. Louvre

316

317




318

Grabstele des Aristion. Werk des Aristokles aus Velanidezza. Athen.

Nationalmuseum

Sterbender Waffenliufer. Grabstele eines Liufers aus Athen. Athen. Nationalmuseum

319

2



321

wnasnyy ‘mdpq  Coryoewouedin ydpQ Ul soruydig IOp Sneyzieydg WOA SILF

wnasnjy TYd[eQ *SOYd0[IUY SIp
2Y2197 9Ip WN UOUWRIJ pun sno[ypy sop ydweyy ‘mdpq ur soruydig I9p SnBYZIEYdS WOA ST

320



322

Reiter von Platte IV des Westfrieses am Parthenon. Athen

Relief von einer dreiseitigen Basis. Athen. Nationalmuseum



Grabrelief eines Kriegers mit seiner Familie. Berlin. Museum

Krieger. Grabrelief. Kopenhagen. Ny Catlsberg

324 “ 32



Diskuswerfer nach Myron (attisch-romische Kopie). Rom. Vatikan

Olympische Wettliuferin in Exomis (romische Kopie). Rom. Vatikan

326 327



Ballspielende Jiinglinge. Basrelief einer Grabfigur. Athen. Nationalmuseum

Epheben beim Ballspiel. Basrelief einer Grabfigur. Athen. Nationalmuseum

e 329




330

Aﬁ A’ %m»

Farnesischer Stier. Kolossalgruppe von Apollonios und Tauriskos (rémische Umarbeitung)
Neapel. Museo Nazionale

Laokoon-Gruppe von Hagesandros, Athanadoros und Polydoros von Rhodos
Rom. Vatikan. Antikenmuseum

331



332

GroBe apulische Prachtamphora: Die Jagd auf den kalydonischen Eber. Berlin. Antiquarium

Caeretaner Hydria: Totenklage um Achill. Paris. Louvre

333



wnasnjy-sijodoryy

‘USYIY  'IZUEIYAQ IIN UOA “FoFarg

WHISHA] “SNEIJ PRI M

s R UL
A% 8

b

335

334



Grofler Zeusaltar in Pergamon. Betlin. Pergamon-Museum



